# جامعة تونسس كليّة العلوم الإنسانيّة و الاجتماعيّة قسم اللغة و الآداب و الحضارة العربيّة

### المثقفات التونسيات











و مواقفهن من أهم الثيارات الفكرية السياسية إلى سنة 1987

رسالة ماجستير في الحضارة المعاصرة

إشراف الأستاذ محمد الناصر النفزاوي

إعداد الطالبة سناء إلاهي

### الإهداء

إلى أمّى عزيرة الغرواني و إلى أبي سعيد الإلاهسي

و إلى أختري إيمان و مروى.

## تصديسر

" لا يمكن حتّى لأنبل المثل العليا، و سواء أكان وطنيا واحدا" أم اجتماعيًا أم دينيًا، أن يبرّر جورا يلحق إنسانا واحدا"

غــانــدي ( 1869- 1948 )

## المقدّمة

هل من مبرر لكتابة بحث جديد في المرأة التونسيّة في القرن الحادي و العشرين بعد هذا العدد الكبير من البحوث الذي تناولها بالدّراسة و التي يمكن أن نذكر منها على سبيل المثال بحوث ليليا العبيدي<sup>(1)</sup> و الحبيب القزدغلي في عمل جماعي<sup>(2)</sup> و إلهم المرزوقي<sup>(3)</sup> و سعدد الباكلتي<sup>(4)</sup> و كلها بحوث جادّة حاولت أن تنفذ إلى حقيقة مساهمة المرأة التونسيّة في البعث الوطني<sup>(5)</sup> خاصيّة من ثلاثينات القرن العشرين إلى الاستقلال و طرح البعض منها قضيّة شائكة تتمثّل في مدى استقلال المرأة بقرار النشاط البعثي أي بمدى "ظليّت ها" ؟

إِنَّا نعتقد أنّ المجال ماز ال يتسع لبحوث جديدة في الموضوع و ذلك للأسباب الثلاثة التّالية:

أورّل: الاحظنا أنّ السّمة الغالبة على هذه البحوث هي سمة التّعاطف مع المرأة [بحرف التاج] إمّا لنزعة نسويّة أو خشية من أن يوصف البعض "بالميز وجينيّة" أي معاداة المرأة.

<sup>.1990</sup> عبيدي : جذور الحركة النسائية بتونس، تونس، دار النشر التونسية، ط 2، 1990.  $^{(1)}$ 

<sup>2-</sup>الحبيب القرّدغلي ، حسناء التواتي، جميلة بينوس، دلندة الأرقش، ألفة يوسف: نساء و ذاكرة تونسيات في الحياة العامة (1920-1960)، تونس، ميديا كوم، 1993.

Ilhem Marzouki : Le Mouvement Des femmes en Tunisie au XX ème siècle, Tunis, Cérès productions ,1993. -(3)
Souad Bakalti, la femme Tunisienne au temps de la colonisation (1881-1956), Paris, l'Harmattan, 1996. -(4)

<sup>(5)</sup> نفضتل عبارة " البعث الوطني" على عبارة "النّضال الوطني" و عبارتنا و إن كانت أكثر رومانسيّة من عبارة إلهام المرزوقي "حركة النساء" فهي مرادفة لها.

<u>ثانيا</u>: الغياب شبه الكامل في هذه البحوث جميعها لما ميّز في نظرنا، علاقات النساء التونسيّات من تورّ أحيانا و من عداوة أحيانا أخرى و كأنّ عالم المرأة السّياسي يخلو، على عكس عالم الرجال، من التنافس بل الاقتتال.

ثالثا: ميل بعض البحوث إلى أن تقرأ تاريخ المرأة التونسيّة قراءة حزبيّة فبقدر ما يلحّ الآخذون بالتّيار السلّفي (6) على إبراز دور من يعتبرونهن من صقهم

يلح الأخذون بالتيار التاريخي العمادي الدي تمكن سنة 1956 من الحكم فقد قرأ تاريخ المرأة الثونسيّة قراءة غير وطنيّة إذ ألف أسطورة لا حول المرأة الحزبيّة الدستوريّة الجديدة بل حول "المرأة البورقيبيّة" و هذه القراءة الأخيرة لم يختص بها الشقّ البورقيبي في الحزب الدستوري الجديد إذ لا نعشر في بلدان المغرب العربي على بلد واحد لم يعتمد فيه تيار منتصر من هذه التيارات إلى تبنيّ شعار "ويل للمنهزمين و ... المنهزمات" قولا و فعلا فأقصاهم من تاريخه الرّسمي الجديد أو شوء للمنهزمين و ... المنهزمات" قولا و فعلا فأقصاهم من تاريخه الرّسمي الجديد أو شوء صورتهم مستعملا في كلّ ذلك كما هو الشّان في تونس مثلا أو شوء صورتهم مستعملا في كلّ ذلك كما هو الاتكالي في الجمهوريّة الثالثة و لكنها قديمة قدم الدّهر و تتمثل في إسناد وزارتي التّعليم و الدّاخليّة أي الإيديولوجيا و العصا إلى كبار ممثلي هذا الثيّار المنتصر فوزارة الـتعليم هي العصا الإيديولوجيا التي تشاء أمّا التي تطال خاصّة رقاب جيل ما بعد الاستقلال توجّهه الـوجهة الني تشاء أمّا التي تطال خاصّة رقاب جيل ما بعد الاستقلال توجّهه الـوجهة الني تشاء أمّا التي تشاء أمّا المنتور فوزارة الـدة المنتهر المنتهر قالدة النبي تشاء أمّا المنتهر و الحصا المادية".

و من المعروف أنّ الرّجلين اللذين اضطلعا بهاتين المهمّتين لمدّة غير قصيرة هما: محمود المسعدي (1914-2004) في التّعليم (1958-1976).والطيّب المهيري (1924-1965) في الـدّاخليّـة (1956-1965).

\_

<sup>(6)</sup> محمود شمّام: بشيرة بن مراد زعيمة النّهضة النّسائيّة بتونس، تونس، المطبعة الثقافيّة، 2001.

<sup>(1)</sup> الحبيب القزدغلي و أخريات: نساء و ذاكرة تونسيّات في الحياة العامّة (1920-1960) مرجع سلف ذكره.

فكيف يمكن و الحال على ما رأينا أن تتمكّن الأجيال التي ولدت في خمسينات السقرن العشرين وستيناته حتّى لا نتحدّث عمّا تلاها من أجيال، وهي الأغلبية السّاحقة من التونسيين و التونسيّات أن تسعى في الأرض التونسيّة و المغربية و المعربية و العالميّة وهي لا تملك ذاكرة تاريخيّة سليمة من التربيف بما فيه الكفاية حتّى و إن كان مرد هذا التربيف إرادة سياسيّة «خيرة» تهدف الى تحقيق سلامة هذه الأجيال "و تحصينها" أي تنطلق في نهاية الأمر من "رمال الأبويّة المتحرّكة" ؟

ان حدة شعورنا بهذا الأمر هي التي دفعتنا إلى تغير الموضوع فكل النساء التونسيات على اختلاف انتماءاتهن الإيديولوجية ساهمن في عملية البعث الوطني إن قليلا أو كثيرا و لكن هذه المساهمة لم تستند إلى إيديولوجيا سياسية واحدة إذ ما الذي يمكن أن يجمع بين بشيرة بن مسراد السلفية و راضية بن عمار الحداد العقلانية و فاطمة الجلولي التاريخية المادية حتى إذا كان نشاط هذه الأخيرة قصير العمر؟ إنّ هذا الاختلاف الإيديولوجي هو الذي يفسر طريقة صياغة عنوان البحث فنحن، شئنا ذلك أم أبينا، بإزاء تيارات فكرية سياسية ثلاثة عبرت عنها أحزاب سياسية وقد تكون هذه المسرأة أو تلك على غير وعلي كامل بما يتضمنه الثيار الذي تتنمي إليه من أبعد ميتافيزيقية و سياسية و اجتماعية و اقتصادية، وقد يكون في صفة "المشقفة" بعض التجاوز، و قد تكون هذه المرأة كتبت الكثير و الأخرى لم تكتب شيئا و فضيلت التيارات اخترن الانتماء إليها لدوافع لا ندخل هنا في أن يحول دون اعتبارهن ممثلات لتيارات اخترن الانتماء إليها لدوافع لا ندخل هنا في تنصيلها.

من الواضح من قراءة عنوان البحث أنّنا استندنا في تناوله إلى المنهجين التّاريخي العقلاني و التّاريخي المادّي لأنّ الأولّ يمكّننا من شدّ الفكرة إلى الفترة التّاريخيّة التي ولدت فيها. أمّا الثاني فهو يمكّننا من شدّ هذه الفكرة و الفترة التّاريخيّة إلى تربة ماديّة اجتماعيّة طبقيّة ممّا يفسر كثرة لجوئنا إلى أصول العائلات التي نشأت فيها ممثلات مختلف التيّارات و مواقعها الاجتماعيّة و السياسيّة. و المنهجان معا فرضا

علينا تقسيما للموضوع شذ عن تقسيم أغلب الدّراسات التي اطلعنا عليها. فلقد قسمنا الموضوع إلى فترتين تاريخيّتين تمتد الأولى من ثلاثينات القرن العشرين إلى فشل المفاوضات التّونسيّة الفرنسيّة نهاية 1951 في حين أنّ أغلب الدّراسات تميل إلى السقال الموصول بهذه الفترة إلى 1956، سنة الاستقلال.

هذه السنوات العشرون فضلنا تناولها، بعد مدخل يهيئ القارئ للدّخول في الموضوع، عرق، في إيجاز، بالقصد من السلفيّة و التّاريخيّة العقلانيّة و التّاريخيّة الماديّة انطلاقا من شخصييّات نسائيّة ثلاث رأينا أنّ كلّ واحدة منهن تعبّر عن تيّار من التيّارات الثّلاثة اللّه تعريّضنا لها في البحث.

و لهذا توزع هذا القسم الأول على ثلاثة فصول تناول الأول منها بشيرة بن مراد باعتبارها ممثلة لتيّار سلفي أصولي جذوره عميقة في التّربة العربيّة الإسلامية إذ هو لاينفصل عن الدّعوات الإصلاحيّة النّسويّة العربيّة الإسلاميّة مثل دعوة هدى الشعراوي المصريّة (1879–1947) و من يقرأ ما كتبت بشيرة بن مراد فسيحس أنّ هذه الإسلاميّة المصريّة أثرت أيما تأثير في ابنة الدّاعية السّلفي التّونسي محمد الصالح بن مراد.

أمّا الفصل الثاني فقد خصّصناه لامرأة نعتبر، نحن على الأقل، أنّها على نقيض بسيرة بن مراد نظرة إلى الأشياء إذ لم نعثر في كلّ ما كتبت راضية بن عمّار الحدّاد على إحالات على الماضي العربي و الإسلامي و رموزه من النّساء مثيلات عائشة زوج النبّي و صفية أخت عمر بن الخطّاب و أسماء بنت أبي بكر أي على هذه الرّموز التي تعمّر، مثل النّجوم، سماء بشيرة بن مراد بل إنّنا لا نعثر في ما كتبت على حضور إلاهي أي ميتافيزيقي يمكن أن يقلّص من حضور الإنسان باعتباره إنسانا و لذلك فقد عدناها، ومن دون أي تحقّظ، ضمن الأخذات بالنّظرة التّاريخيّة العقلانيّة إلى الأشياء:

هي تعادي لا شعوريًا النّظرة السّلفيّة و لكن الأمر لا يصل بها حدّ الأخذ

بالنظرة التّاريخيّة الماديّة. إنّها امرأة تؤمن بفكرة الإصلاح و لكن ليس بالمعنى الفضفاض للكلمة إذ الإصلاح في نظرها أي الخير يعني « التّغيير الاجتماعي لصالح الأغلبيّة السّاحقة من التّونسيّات و التّونسييّات. إنّ إرادة تغيير الأوضاع القائمة إنّاما هو أيضا طريقة من طرق عمل الخير »(1)

و عندما يتمكّن الإنسان، و لقد تمكّنت راضية الحددّاد من ذلك، من تعويض فكرة الإحسان التي تقوم عليها نظرة السلفيّين إلى العلاقات الاجتماعيّة الأفضل، بفكرة العدالة الاجتماعيّة، فإنّه يدخل ضمن الحداثة من بابها العريض لذلك اعتبرنا راضية الحدّاد ممثلة للنيّار التّاريخي العقلاني في أنور وجوهه التي يمثلها الله الله ضمن شقّ دستوري للنيّار الله الله في هذا الشلاثي العجيب الذي هو سليمان بن سليمان أي يسار الحزب الدّستوري الجديد و راضية الحدّاد و ثالث لا غنى عنه عندما يتعلق الأمر بتاريخ تونس المعاصرة وهو فرحات حشّاد وذلك بالريّم ممّا قد يبدو أنّه ممّا يحول دون جمع الثّلاثة في تيّار واحد وهو يساريّة سليمان بن سليمان المتعاطفة،على العكس من الحدّاد و حشّاد، مع الاتّحاد السّوفياتي.

فلن يتعجّب المرء عندئذ وهو يرانا في هذا البحث نرسم لهذه المرأة صورة لا تقترب منها لا من قريب و لا من بعيد صورة مثيلات وسيلة بن عمّار و سعيدة بوزقرو ساسي أو حتى كل من سيتحمّلن في الاتحاد القومي النسائي التونسي بداية من سبعينات القرن العشرين مسؤوليّات نسائيّة قياديّة.

يتبقى الفصل الثالث الذي يتناول المرأة التونسيّة الشيوعيّة الآخذة بالتيّار التّاريخي المادّي. مثل هذه المرأة لا نعثر عندها على كتابات كثيرة لأنّ طبيعة الحزب الشيوعي لا تسمح من ناحية ببروز الشّخصيّات الفرديّة فيه إذ الجميع خاضعون الإيديولوجيّة ترى حتّى في إمضاء البعض من الشّيوعيّات على ما يكتبن من

Radhia Haddad : Parole de femme, Tunis, Editions Elyssa, 1995, p 86 -(1)

مقالات نوعا من الفردية التي تتعارض مع إيديولوجية الحزب و لأنّ الشيوعيّات التونسيّات كنن، من ناحية ثانية، وانطلقا من الفلسفة التّاريخيّة الماديّة نفسها يفضيّان العمل على القول و البراكسيس على النظريّة ممّا يفسر نشاطهن الكثيف على المستوى الميداني و قلة كتاباتهن. و لذلك فسوف نعتمد في هذا الفصل على ما تمكنيّا من الإطلاع عليه من كتابات عدد من الشيوعيّات التونسيّات و خاصة على حوار مطول أجريناه صيف هذه السّنة مع فاطمة الجلولي سليلة عائلتي الجلولي و بن عاشور.

أمّا القسم الثّاني من هذا البحث فلقد استند، على عكس ما تذهب إلى ذلك الدّر اسات التي اطّلعنا عليها إلى فكرة تقول إنّ الفترة الحاسمة في الثّاريخ الفكري السّياسي الثّونسي لا تبدأ من سنة 1956 زمن انفراد الشّق البورقيبي في الحرب الدّستوري الجديد بالحكم و لكن من سنة 1952 التي دخلت فيها البلاد في مرحلة صراع لا لفظي ولكن حقيقي ضدّ الدّولة الفرنسيّة الحامية.

إنّ الفترة التي تمتد من 1952 إلى 1956 إنّ ما هي فترة غيّرت نوع النّشاط النّسائي النّونسي فقد أصبح الريّف النّونسي لأول مرّة في تاريخ البلاد عنصرا أساسيّا في الحسم في قضية الحماية فرأينا المرأة الريّفيّة، لأول مرّة، تدخل، و بغض النّظر عن تبعيّتها للرجل أو استقلالها عنه، ضمن ثورة لا يمكن إلا أن تتحقظ إزاءها النّساء الحضريّات. و عندما يدخل الريّف مجال النّضال فستقللها على كلّ الموازين.

ماذا سيكون عليه موقف بشيرة بن مراد السلفيّة الحضريّة و ماذا سيكون عليه موقف راضية الحية الحضريّة و المدينة الذي راضية الحيّة الحيّة التي تنتمي، شاءت ذلك أم أبت، إلى عالم المدينة الذي تلائمه الفلسفة التاريخيّة العقلانيّة التي هي في نهاية الأمر فلسفة الفئات المتتورّة و الميسورة التي كثيرا ما ترى أنّ تاريخ الإنسان إنّما هو في، نهاية الأمر، صراع بين "العقل و الديّن" أو "العقل و العاطفة" فلا تجد ميدانا للحرث

غير هذا الميدان و لا ميدان للحصاد غير "حوار الأديان" و ماذا ستكون عليه مواقف التونسيّات الشيوعيّات و أغلبهن من الآخذات بالثقافة الغربيّة و إن في شكلها الاجتماعي أي غير الرّأسمالي ؟

لقد خصيصنا الفصل الأول من القسم الثاني لهذه الفترة الممتدة من 1952 إلى 1956 و لمواقف هؤلاء المثقفات التونسيّات من الأحداث التي كانت حسب ما تقول راضية بن عمّار الحدّاد أحداثا يتحكّم فيها الرجال أي أنها كانت قضيّة رجال و بذلك طرحت قضيّة أسطورة مظاهرة 15 جانفي 1952 التي يزعم الشّق البورقيبي أن «نساء بورقيبة» هن اللائي كان لهن الحدّور الأول فيها" فحاولنا قدر المستطاع أن نعدل مثل هذا المذهب"(1).

على أنّا نود أن نذكّر بأنّ الفترة الفاصلة بين 1956و 1956 بيل الفترة الفاصلة بين شقي بيل 1957 كانت فترة «تصفية حسابات غير وطنيّة» أي فترة اقتتال بين شقي الحزب الدّستوري الجديد أي الشّق البورقيبي و اليوسفي<sup>(2)</sup> فهل تحدّث بحث واحد من البحوث التي تناولت المرأة النّونسيّة عن « نضالها» و عن امتحان من كان من النّساء « يوسفيّا» في هذه الفترة التي كان الاغتيال فيها يطال الرّجال من الحزبين.

إنّنا نتحدي أيّا كان أن يذكر لنا كتابا واحدا تحدّث عن مواقف بشيرة بن مراد و شبيهاتها أو راضية الحدّاد و شبيهاتها أو فاطمة الجلولي و شبيهاتها ممّا ينسب إليهن هذا أو ذاك أو هذه أو تلك من « نضال» في الفترة (1952 1956) فلي قلي المنتمين في هذه الفترة الرّجال و أصبح الوضع في البلاد نهبا بين المتقاتلين الوطنيّين من المنتمين خاصة إلى الحزب الدّستوري الجديد.

أمّا الفصل الثاني من هذا القسم فهو يتناول فترة (1956-1987) وهي فترة تمكّن فيها الحزب الدّستوري الجديد في شقه البورقيبي من فرض سيطرته الكاملة على كلّ نفس معارض في البلاد فهي فترة حكم وزارتي التّعليم ممثّلة

<sup>(1)</sup>\_ انظر شهادة زبيدة بدّة في كتاب منارات الفجر تونسيّات على درب النّضال (1900-1956) بقلم السيّدة الدوالقايد، صفاقس،مطبعة التسفير الفّي 2006 ، ص70.

انظر شهادة فأطمة النيفر في كتاب منارات الفجر...، مرجع سلف ذكره، ص308.

في رجلها الشهير محمود المسعدي ووزارة الدّاخليّة ممثلة في الطيب المهيري و لقد خنق فيها كلّ نفس معارض باست ثناء ما ترك للشيّوعيين من متنقس صحفي ضيّق إلى حدود سنة 1962 لأنّ القوم ناصروا بورقيبة على بن يوسف إيمانا منهم بأخف الضّررين ذلك أنّ بورقيبة بما حمل من بعض جوانب فكرة الثقدّم (3) التي يقولون بها بدا لهم أنّه أفضل من خصمه السيّاسي صالح بن يوسف الذي كانوا يرون أنه أكثر تحقظا إزاء بعض مفاهيم الحداثة مثل قضيّة

المرأة، و أكثر إنصاتا إلى دعاة إقامة علاقة مخصوصة بالعروبة و الإسلام و خاصة أنسه أكثر ارتباطا بالطبقات الاجتماعية القديمة.

إنّ هذه السياسة قادت البلاد إلى مأزق حقيقيّ نهاية ستينات القرن العشرين فاقترب وضع البلاد من الانفجار و بدأت تظهر حتّى عند بعض الحساسيّات البورقيبيّة نزعة إلى مراجعة هذه السياسة فكان تكثل ما سيسمّى فيما بعد بحركة الدّيمقراطيّين الاشتراكيّين (M.D.S) و من ضمنهم راضية الحدّاد التي وقفت مشدوهة وهي تسمع عبد الله فرحات سنة 1972 يصرخ في وجوه عدد من نساء الاتّحاد القومي النّسائي التّونسي السّائي وقفن إلى جانبها: « إنّ هذا هو حقّا ما كنت أعتقد. السّائي وقفن الله المحدّاد] تفعل بكن ما تشاء و أتكن لا تسوين كثير شيء »(١). فكيف أمكن لنظام قرن ولادته بولادة الاتّحاد القومي النّسائي التّونسي أن ينتهي به الأمر إلى وصف القيادة النّسائيّة بمثل هذا الوصف ؟

و إذا كان موقف الدّستوريّة الجديدة راضية الحدّاد من الحزب الواحد هو موقف القطيعة فإنّه يمكن للمرء أن يتصورّ بسهولة مواقف الجيل الجديد من المثقفات التّونسيّات الآخذات بالمذهبين التّاريخي العقلاني و التّاريخي المادي في الجامعة و في التقابات من مثيلات سعاد التريكي و لطيفة الغول و أخريات لا يحصي عددهن من هذا الوضع:

<sup>(3)</sup> نقول بعض جو انب الثقدم لأنّ بورقيبة خلاسيّ « métis» فهو تقدّمي نظريّا و غارق في النقليديّة سلوكا سياسيّا وهو في هذا شبيه بالمرأة التونسيّة عموما التي قال فيها المثل الشّعبي " اقلب الطنجرة على فمّها تطلع البنت لأمّها" و ذلك بغض النظر على مستوى تعليمها .

Radhia Haddad, Parole de femme, Op. Cit. p46 (1)

إنّه الرّفض الكامل لطبقة حاكمة عبرت منجيّة المبروك، عضو الاتّحاد، عن مشاعرها إزاءها وهي تسمع كلام عبد الله فرحات: « أشعر بالغثيان... أشعر بالغثيان...

لــم وقفنا فـي حـدود سنة 1987؟

إنسنا لم نقف عند هذا الحد جبنا و خشية من تتاول الفترة اللاحقة و لكن الأستاذ المشرف خشي، و لقد كان في هذه الفترة ( 1969–1973) طالبا جامعيًا، أن يتأثر في إصلاح موضوعنا بما احتفظت به ذاكرته من ذكريات غير مشرقة عن الكثير و الكثيرات ممّن تصدّروا اليوم" منصّات أخرى" فنصحنا بأن يقف البحث عند هذا الحدّ.

إنّ هذا هو ما توصلنا إليه في هذا البحث الذي ما كنّا نتصور أنه يستضمن من المتاعب ما تحمّاناه سواء بالإطلاع على أغلب ممّا كتب في هذه المسألة أو بالله قاءات العديدة التي أجريناها مع عدد لا يستهان به ممّن يعتبرون من خلفاء و خليفات السهياسية بين التونسيّين. إنّنا نعتقد، بكلّ تواضع، أنّنا قد توصّانا إلى إلقاء بعض الضّوء على ما يتصل بالنّساء التونسيّات اللائي ساهمن، في نظرنا، في حركة البعث الوطني.

Radhia Haddad, Parole de femme, Op. Cit. p46-<sup>(2)</sup>

# المحدل

تستوقف قارئ هذا البحث مصطلحات في غاية الأهمية والدقة وهي تلفت منذ قراءة العنوان " المثقفات التونسيّات ومواقفهن من أهم التيّارات الفكريّة السياسيّة". إذ يتضمّن مصطلحين دقيقين هما «المثقفات» و «التيّارات» فماذا نعني "بالمثقفات التونسيّات" وماذا نقصد " بالتيّارات الفكريّة السيّاسيّة" ؟

إنّ القصد من المثقفات التونسيّات هو هـؤلاء النّساء اللائي حصلن على مستوى تعليم كاف يمكّنهن إن كثيرا أو قليلا من وعي ما<sup>(1)</sup> كان يجد في تونس وفي العلم من أحداث وبلورن هذا الوعي في كتابات منشورة، أي أنّني لا أدرج ضمن هـؤلاء المثـقفات النّساء اللائـي ليست لهن كتابات تعبّر عن قدر مـقـبـول مـن الوعى السيّاسي.

و"الوعي" من المصطلحات الفضفاضة التي لا بدة من شدة الله أوتدة، ومثل هذه الأوتدة هو ما قصدناه بالثيّارات الفكريّة السيّاسيّة الأهم. إذ لا يمكن للوعي إلا أن يكون على هيئة ما، أي أن يندرج ضمن نظرة شاملة إلى الأشياء تغطي الأبعد الفلسفيّة والاجتماعيّة والاقتصاديّة والثقافيّة. ومن الواضح أنّ من تكون من هؤلاء النساء آخذة بنظرة أصوليّة إلى الأشياء لن تثقق، نظرة إليها، مع من تكون آخذة بنظرة تاريخيّة عقلانيّة أو تاريخيّة ماديّة إليها لاختلاف هذه السرّوى بل لنتاقض واحدة منها وهي النظرة الأصوليّة مع النظرتين التاريخيّة المعدنيّة الماديّة الماديّة الماديّة الماديّة خاصّة ما يسمّى وهي تحارب اليوم و بعد أن خفت صوت النظرة التاريخيّة الماديّة خاصّة ما يسمّى «بالإسلام المعتدل» لأنّه، في نظرها، يقوم على نظرة تاريخيّة عقلانيّة مبطنة أي على نظرة (السّامية خلاسيّة) هجينة.

هذه الروّى الشلاث هي التي حصرنا فيها أهم التيّارات الفكريّة السياسيّة التي عرفها المجتمع التّونسي في ثلاثينات القرن العشرين تحديدا لذلك هي تستأهل التّعريف. فماذا نقصد بكلّ واحدة منها ؟

<sup>(1)</sup>\_نقول في العربيّة " وعى الأمر " و ما لي عنه وعي " و مع ذلك فسنبقي على الصيّغة غير العربيّة " الوعي بالأحداث" مثلا لأنّها أصبحت دارجة من ناحية و لأنّ موضوعنا حضاري أي في غير اختصا ص« ماجستير اللغة» كما أنّنا لن نصلح ما يرد في الشّواهد من أخطاء( صاحبة البحث).

أول هذه التيّارات الثلاثة هو التيّار « الأصلي » أو « السلفي » أو « الارتجاعي » ويندرج ضمن نظرة هذا التيّار إلى الأشياء كلّ تفكير لا يتّخذ من الإنسانية مرجعا له بل يرتكز على فترة محدّدة من هذا التّاريخ يمكن في نظره النّضال من أجل استعادتها. هذا السّيّار عريق الجذور في الشّرق والعرب على حدّ سواء ولذلك نعثر منذ القرن الثامن قبل الميلاد على معيّرين عنه. ويمكن أن نعد الشّاعر اليوناني هيزيود Hésiode واحدا من أفضل المعبّرين عنه عن نظرية الانحطاط (Théorie de la décadence) (1) « فقد قسّم الستاريخ إلى أربع حقب ساد في أو لاها جنس ذهبيّ كامل وسعيد. وقد تلتها حقبة ساد فيها جنس فضي أحط من الأول أخلاقيّا وجسديًا خلفه جنس برنزيّ قاس وخصيم. ثمّ يتوقف السمار الانحطاطيّ لحظة شهدت ولادة جنس من الأبطال وأنصاف الآلهة سرعان ما خلفه جنس حديديّ بلغ درجة قصوى من فساد الأصل فكان على لوم دفع بهيزيود إلى الإحجام عن التنبّؤ بما سيحدث في مستقبل الأبيام » (2).

نظرية «الأصل الذهبي» و « الانحطاط » هذه نجد معبرين عنها في التراث الإسلامي في شكل دعوة إلى « القناعة بأديان الأجداد » فهذا الغزالي ( 1058-1111) يكتب في مناقضة الفلاسفة المسلمين: « جرى على غير الإسلام نشؤهم وأولادهم وعليه درج آباؤهم وأجدادهم (... ف) تجملوا باعتقاد الكفر (...) ترفعا عن مسايرة الجماهير والدهماء واستنكافا من القناعة بأديان الآباء (...) فلما رأيت هذا العرق من الحماقة نابضا على هؤلاء الأغبياء انتدبت لتحرير هذا الكتاب » (3).

وهذا محمّد صالح بن مراد يكتب سنة 1931 في « تهافت » الطّاهر الحدّاد:

 $^{(3)}$  أبو حامد الغزالي : تهافت الفلاسفة، القاهرة، ط 7، 1987، صص 31 – 32.

<sup>(1)</sup> تعد الباحثة جليلة المؤدّب في هذا الموضوع رسالة دكتوراه بعنوان فكرة التقدّم (L'Idée de progrès) عند المفكّرين السياسيّين المغاربة من احتلال الجزائر (1830) إلى استقلالها (1962) بإشراف الأستاذ محمد شقرون ولقد استفدنا منه، على الرّغم من أنّه بصدد الإنجاز، فيما يتعلق بمختلف التبرّارات مثلما استغللنا درس الأستاذ المشرف في نطاق تكميليّة الماجستير: أثر المدارس الغربيّة ومناهجها في عدد من المفكّرين العرب المحدثين والمعاصرين، السنة الدراسيّة 2005- 2006.

Jules Delvaille, Essai sur l'histoire de l'idée de Progrès jusqu'à la fin du XVIIIes, Paris, Felix Alcan, T1, -(2) يقل عن جليلة المؤدّب، فكرة التقدّم، مرجع سلف ذكره.

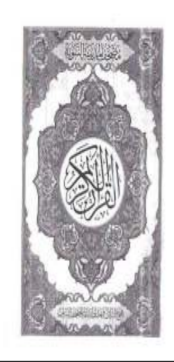
« يتبادر لبعض العقول أنّ المسلمين لمّا بلغوا تلك الدّرجة في الكمال وأصولهم على غاية من النّبات فكان الواجب أن لا يحدث لهم سقوط وتقهقر. نعم الأمر كذلك لو بقوا متمسّكين بجميع أصول دينهم تمسّك أسلافهم و لكنّهم فررّطوا في بعضها فحاق بهم ما نراه (...) نعم إنّني أشاركه[ يقصد الحدّاد] في اعتقاد النّدرّج لكن إلى الوراء ما دمنا معتمدين على أصول لا توافق مبادينا وأخلاق وعوائد لا ينطبقان على أخلاق الإسلام وعوائده » (1).

هذا التيّار يتسم، إذن، بالمحافظة لأنّه يندرج ضمن نظرة تقليديّة ما قبل رأسماليّة إلى الأشياء بل هو يرتد أحيانا إلى الماضي الذهبي الذي يعتبره التيّاران التّاريخي العقلاني والتّاريخي المادّي فترة مضت ليس بالإمكان استعادتها. ومن هنا نتبيّن أنّ هذه النّظرة تعيش خارج المنظومة التّاريخيّة الإنسانيّة لأنّ الماضي بالنسبة إلى ممثليها يعتبر مفتاح الحاضر والمستقبل باعتبار أنّ الماضي هو الأصل.

كـتب مهدي عامل وهو ماركسي ينتمي إلى المدرسة التّاريخيّة الماديّة المعادية، تماما متـل المدرسة التّاريخيّة العقلانيّة، للنّظـرة «الماضويّة» أي القائلة «بنظريّة الانحطاط»: « ولأنّ البدء هـو الماضي والماضي هو الأصل والحاضر هو الماضي فالحاضر إذن تأصيل الأصل أي تـكراره » (2).

فمهدي عامل يؤاخذ الثيّار الميتاتاريخيّ على إيمانه بإمكانيّة العودة إلى النّراث السّياسي والدّيني والفكري التّقليدي ما قبل الرّأسمالي باعتباره الملاذ والملجأ، وهذا النّراث يتلخّص في عصر الرّسول والصّحابة أي القرن السّابع، ومن هنا نتبيّن أنّه لا توجد عند دعاة الأصالة عمليّة قطع إيستيمولوجيّة أو اقتصادية مع الترّاث أي الماضي وقد قدّم الأستاذ محمّد النّاصر النّفزاوي في كتابه «الدولة و المجتمع من محنة

<sup>(1)</sup> محمد الصالح بن مراد: الحداد على امرأة الحداد أو رد الخطإ والكفر والبدع التي حواها كتاب امرأتنا في الشريعة والمجتمع، تونس، المط. الرسمية، 1931 ، ص 23. و قد نشر هذا الكتاب بتزكية من الشيخين الحنفيين أحمد بيرم توقي سنة 1937 و محمد الطيب بيرم ( 1881–1943) و محمد الطاهر بن عاشور (1879–1973). بيرم ( 1881–1943) و من الشيخين المالكيين صالح بن علي المالقي (1876–1956) و محمد الطاهر بن عاشور (1879–1973). (2) مهدي عصامل: أزمة الحضارة العربيية أم أزمة البرجوازييّات العربييّة ؟، بيروت، دار الفارابي، ط6، 1974، ص 74.





# الحداد على امر ألا الحداد المواتنا والحداد المواتنا في الشويعة والمجتمع البيف الفقير الى الكريم الجواء عبدلا محد الصالح بن مراد المدوس الحنق من الربة الاولى المحدث والمختمع المحارة النظارة العلمية دام حفظها المحدث والسلاة والدم عن ربول اله والا والا من والا و وبعد فقد المحدث المنازة المبلغ على عامة الرسالة المحافلة والات مؤلم حفظها المحدث وبن والاه و وبعد فقد المحدث المبلغ ونشرها سيما المتم وفق طلبه حرد في ديس ٢ وفي ١٦ سند من احد بيرم ، مالح المالي منع المحتورة عدولة المؤلف عنوطة المؤلف حيد المبلغ بيرم ، صالح المالي حيد المتحد عشرون فرنكا

طبعة الولي بالطبعة التونية - نهج سوق اللاط عدد 44 بتونس

ابن رشد إلى خصومة محمّد عبده - فرح أنطون» نموذجا لهذا الثيّار المحافظ هـو محمّد عبده (1839 - 1905) فكتب عـنه « يـرى محمّد عبده أنّ كلّ الخـير يكمن في " الأصل " أي في القرن السَّابع الميالدي العربي و الـمسلم في أن واحد. وينجر عن هذا الرّأي إهمال بل تأثيم لما قبل هذه الفترة فلا حاجة عندئن لدراسات تتناول حضارة العرب مثلا قبل القرن السّابع » (1)، ليستنتج « هذا هو في نظرنا مجمل تفكير محمد عبده التّاريخي وهو كما نرى يقوم على نظريّة الانحطاط » (2) ومن نتائج هذه النّظرة الأصوليّة إلى الزّمن اعتماد مجموعة من الثنائيات الشَّالة: الله / الطّبيعة، الشّريعة / الحياة (وهذا عنوان حصّة دينيّة معروفة في قناة الجزيرة) الرّوح / الجسد، الأنا / الآخر، الدّولة / المجتمع، الرّجل / المرأة، المعلم / التّلميذ، فتكون بذلك العلاقة بين هذين الطّرفين علاقة عموديّة تؤكّد على ضرورة انشداد الطرف الثاني إلى الطرف الأول انشدادا كليّا بمعنى أنّ هذه العلاقة تنبني على المتناقضات أي على إحلال مفهوم التناقض محلّ مفهوم الاختلاف وبذلك، وانـطلاقا من هذه الثنائيات، تنـضاف ثنائيّة تهمّـنا هنا وهـي ثنـائيّة الماضي – الحاضر (والمستقبل). فإذا الماضي يتضخّم ليصبح أكثر تأثيرا اجتماعيّا من الحاضر بل يتحوّل إلى سلطة فكريّـة وإيديولوجيّة تتحكّم في الحاضر وفي المستقبل معا لأنّ الماضي هو " عصر الكمال الإنساني " بالنسبة إلى حاملي لواء هنذا التّيار الذين يعبّرون في نهاية الأمر عن نظرة عتيقة إلى الزّمن وهي نظرة « مازالت سائدة في المجتمعات التّقليديّة ما قبل الرَّأسماليَّة التي من سماتها (...) ندرة الابتكارات الثَّقنيَّة والتَّحوُّلات الفكريَّة لذلك لا نعجب من استمر ار تعلق هذه المجتمعات [بهذه النظرة إلى الأشياء] » (3).

\_

<sup>(1)</sup> محمد النّاصر النّفزاوي: الدولة والمجتمع من محنة ابن رشد إلى خصومة محمد عبده – فرح أنطون، تونس، مركز النّشر الجامعي، 2000، ص 167.

<sup>(2)</sup> محمد النّاصر النّف زاوي: الدولة والمجتمع، مرجع سلف ذكره، ص 174.

<sup>(3)-</sup> الهادي التيمومي: مفهوم التاريخ وتاريخ المفهوم في العالم الغربي من النهضة إلى العولمة، صفاقس، دار محمد على الحامي للنشر، 2003، ص 118.

التيّار الثاني هو التيّار الثاريخي العقلاني، و جذور هذا التيّار ترقى إلى بدايات النهضة الغربيّة أي إلى القرن الثالث عشر الميلادي ولكنّه لم يبدأ بالتمكّن في البيئة الفكريّة الفكريّة السيّاسيّة في أوروبا الغربيّة إلا بداية من القرن التّاسع عشر مع فريدريش هيجل (1770 – 1831) إذ خطا هذا الفيلسوف في مسار تطور الفكر التاريخي خطوة يمكن وصفها بالخطوة الانتقاليّة فهو من ناحية بقي متشبّنا بالنظرة الميتاتاريخيّة ممثلة في الله والميتافيزيقا أي الميتاطبيعة ومن ناحية ثانية تخطى مرحلة الثنائيّة المتمثلة في الفصل فصلا تامّا بين الله والطبيعة أي بين الميتاتاريخيّة والتّاريخيّة والتّاريخية، فأحل الله في التّاريخ بعد أن كان متعاليا عليه وأدمجه فيه دمجا فتح الطريق لخلفائه فيما بعد من القائلين بالنّظرة التّاريخيّة العقلانيّة و النّظرة التّاريخيّة الماديّة إلى ابعاد الميتافيزيقا الدّينيّة ابعادا تامّا وإحلال فكرة التّقدّم التّاريخيّة الماديّة إلى ابعاد الميتافيزيقا الدّينيّة ابعادا تامّا وإحلال فكرة التّقدّم التاريخيّة الماديّة إلى ابعاد الميتافيزيقا الدّينيّة العادي التيمومي في هذه القضية وبأسلوب بيداغوجي يهدف إلى تبسيط هذه القضايا المعقدة ما يلى:

« الله – التّاريخ أو الروح المطلق أو العقل المطلق [ أصبح بعد أن كان قبل هيجل متحققا في نظر أصحاب المدرسة الميتاتاريخيّة الميتافيزيقيّة (1) ] يتحقق تدريجيّا [ فكرة التقدّم الخطي واضحة هنا وهي تفتح الطريق لترجيح كقة الحاضر والمستقبل على كقة الماضي " الفردوس المفقود "] في التّاريخ وبواسطة التّاريخ خلافا لما تتص عليه الأديان التوحيديّة من أنّ الله مبدأ خارجي عن الكون ومتعال عنه. أمّا بالنّسبة إلى هيجل فإنّ الله – التّاريخ مبدأ روحاني [ هذا هو ما سميناه بالوجه الميتافيزيقي في تفكير هيجل ] يتحقق على مراحل في الكون والتّاريخ [ هذا ما سميناه بالممارسة) إلخ ].إذن يمكن صنع مفاهيم جديدة تكسر ثنائيّة: الله الطبيعة، النّظرية/ البراكسيس (الممارسة) إلخ ].إذن يمكن اعتبار هيجل حلوليّا Panthéiste أحل الله في الكون على غرار ما كان يقول به سبينوزا (2) في القرن السّابع عشر. إنّ الله بالـتسبة إلى هيجل نتيجة وهدف

<sup>(1)</sup> ما وضع بين معقفين إضافة توضيحيّة منا. (صاحبة البحث)

<sup>(2) -</sup> باروخ سبين وزا: فيلسوف يهودي هولاندي ولد سنة 1632 وتوفي سنة 1677 من مؤلفاته: "المبادئ الفلسفية لديكارت "، رسالة في إصلاح العقل " والرّسالة اللاهوتيّة السيّاسيّة - عبد المنعم الحنفيي : الموسوعة الفلسفيّة، تونس، دار المعارف للطباعة والنّشر، 1992، صص 237 - 241.

وليس [مثلما يقول بذلك الميتاتاريخيون من رجال الدين] البداية والكمال الموجود خارج الكون والتّاريخ  $^{(1)}$ .

ما الذي يمكن أن نحتفظ به من هذا الشّاهد الطّويل المأخوذ عن هيجل ممّا يتّصل بموضوعنا ؟

يمكن الاحتفاظ في نظرنا بمسألتين أساسيتين:

أولاهما: وهي استنتاج عام هي أنّ النّظرة التّاريخيّة العقلانيّة، حتى في طورها الطقولي، قاتلة للأديان المنزيّلة خاصّة إذ أنّ هذه الأديان جميعها تقول بإله سبب وب" فردوس مفقود " وجد عندما تجسّدت كلمة الإله السبب في بقعة ما من بقاع الأرض و على يدي نبيّ مرسل وها أنّ النّظرة التّاريخيّة تتحدّث، على عدائها للماديّة، عن " إله نتيجة" يتحقق في المستقبل وعن " فردوس" لا يمكن أن يكون تحقق في المستقبل.

ثانية هذه المسائل ونتيجة لما سبق، ومن منظور المدرسة التّاريخيّة العقلانيّة (وسيكون سان-سيمون (2) و أوغست كونت (3) وحتّى أرنست رينان (4) من كبار أعمدتها في القرن التّاسع عشر) أنّ الماضي ليس فردوسا مفقودا وإنّما هو مجرد حلقة في سلسلة التّاريخ التي تبدأ في عصور لا علم كافيا لأحد عنها وهي

<sup>(1)</sup> الهادي التيمومي : مفهوم التاريخ وتاريخ المفهوم مرجع سلف ذكره، ص 122.

 $<sup>^{(2)}</sup>$ سـان – سيمون: الكونت دي سان – سيمون (1760 – 1825)، مؤسس الاشتراكيّة, الفرنسيّة من مؤلقاته: خطابات مواطن من سكّان جنيف إلى معاصريه (1803) و مذكّرة في علم الإنسان (1813 – 1816) و عقيدة الصنّاعيّين (1821) و المسيحيّة الجديدة (1825). عبد المنعم حنفي: مرجع سلف ذكره ص 233.

<sup>(3)</sup> أو غست كونت: (1798 – 1857): وضعي فرنسي ولد بمونبيلييه من أسرة شديدة التعلق بالكاثوليكيّة، اتصل بسان سيمون الذي ألحقه سكر اتيرا له (1817) وكان من المتشيّعين له واستمرّ لديه سبع سنوات حاسمة انطبع فيها بالكثير من أفكاره لكنّهما اختلفا فقد تحوّل سيمون من الإصلاح العلمي إلى الإصلاح الاجتماعي وأخذ بيشر باشتر اكيّة طوباوية لكن كونت كان يرى أنّ عصره عصر شك و فلسفته فلسفة نقد وهدم، من مؤلفاته: دروس في الفلسفة الوضعيّة ( 1851 – 1845) و التعليم الدّيني الوضعي (1852) و مشروع الأعمال العلميّة المضروريّة لإعادة تنظيم المجتمع. عبد المنعم حنفي: مرجع سلف ذكره صص 380، 381.

<sup>(4)</sup> أرنست رينان : يوسف أرنست رينان (1823 – 1892) كاتب ومؤرّخ ومستشرق فرنسي كان يعد نفسه ليكون قسيسا أشهر مؤلّقاته: "مستقبل العلم "كتبه سنة 1848. عبد المنعم حنفي: مرجع سلف ذكره، ص 221.

حلقة أرقى بشريًا ممّا سبقها ولكنتها أحط حضاريّا ممّا عقبها من حلقات ومنها حلقة القرن التاسع عشر التي ستكون أحط حضاريّا من القرن العشرين الذي سيكون بدوره أقلّ "تطورًا" من القرن الحادي والعشرين إذ التّاريخ في الذي سيكون بدوره أقلّ "تطورًا" من القرن الحادي والعشرين إذ التّاريخ في نظر روّاد هذه المدرسة يسلك طريقا تصاعديّة تجعل من إنسان عصر النبوّات أو العصر الوسيط إنسانا ليس بإمكان قيمه أن ترقى إلى قيم الإنسان الحديث أي الحرّأسمالي أي هذا الإنسان الذي بدأت ملامحه تتحدّد منذ القرن الثالث عشر الميلادي عندما بدأت التحوّلات الحديثة تقضم باطراد تراث العصر القديم التقليدي ما قبل الرّأسمالي. ولقد صدق من كتب ما مفاده إنّ القرن التاليث عشر المعادة إنّ القرن التقديم التوليذيّة العقلانيّة إلى السمه " التقدّم" إذ ستتبارى مختلف المدارس المنضوية تحت لواء المدرسة التاريخيّة العقلانيّة في تشريح الثاريخ وتحقيبه تحقيبا جديدا يختلف عن التحقيب الذي كانت تعتمده الميتاتاريخيّة في تشريح الثاريخ وتحقيبه تحقيبا جديدا يختلف عن التحقيب الذي كانت تعتمده الميتاتاريخيّة النتي نتيّة خاصة وهو عصر الجاهليّة (قبل نزول دين من الأديان) والعصر الفردوسي (عند نزول دين من الأديان) والعصر الفردوسي).

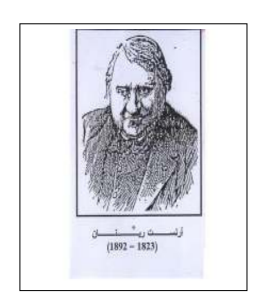
وقد كتب الهادي النيمومي في موضوع اختلاف التحقيب باختلاف المدارس الفكرية السياسية باستثناء المدرسة اللاتاريخية أي اللاعقلانية أي الميتافيزيقية أي الدينية أي الدينية المحافظة ما يلي: « فهناك من المؤرّخين من حقبه [ يقصد التاريخ] اعتمادا على تعاقب الحضارات وهناك من حقبه اعتمادا على تعاقب أنماط أدوات الإنتاج (العصر الحجري، العصر البرونزي، العصر العصر الحديدي...) وهناك من حقبه اعتمادا على الثورات التقنية العظمى (عصر الفلاحة، عصر الإعلامية) وهناك من حقبه اعتمادا على تعاقب أنماط الإنتاج (نمط الشيوعية البدائية، النمط العبودي النمط الفيودالي، النمط الرّأسمالي، النمط الاشتراكي)،

## عصر البربرية و عصر الحضارة) وهناك من حقبه اعتمادا على معيار الانتقال من عصر سلطة الأم إلى عصر سلطة الأب وهناك من حقبه اعتمادا على أنماط التّفكير

#### الكتاب المقدس



أى كنب العهد القديم والعهد الحديد وقد ترجم بلغة عربية حديثة



أرنست رينان ( 1892 - 1823 )



أوغست كونت ( 1857 – 1857 )

الفلسفي (عصر السّحر والأصنام، عصر الماورائيّات، العصر الوضعي) وهناك من حقبه اعتمادا على مقولة التّحقق التّدريجي للعقل المطلق في التّاريخ والمتمثّل في تطوّر الوعي بالحريّة (هيقل) السخ (1) ».

إنّه لا تحقيب واحدا ممّا ذكرنا يحسم التّاريخ إلى عصر ما قبل الوحي وعصر الوحي (أي الفردوس) وعصر الانحطاط المتمثل في فترة "الفردوس المفقود". وكلّ الاتجاهات التّحقيبيّة سالفة الذكر يجمعها قاسم مشترك هو التّظر إلى الماضي باعتباره حلقة أقل تطورا ورقيّا من الحاضر والمستقبل ولهذا يمكن اعتبارها جميعا اتّجاهات حديثة قاتلة للنّظرة اللاتاريخيّة إلى الأشياء وإن كان الاختلاف بين البعض والبعض الآخر منها يحتد أحيانا حتى يصل الأمر بهما إلى حدّ القطيعة مثلما هو الشّأن بالنسبة إلى الاتّجاه التاريخي العقلاني الذي تعرّضنا له والاتّجاه التّاريخي المادّي الذي نتعرّض له الآن باعتباره يمثل النّيّار التّالث الذي نتعرّضنا له والاتّجاه التّاريخي المادّي الذي نتعرّض له الآن باعتباره يمثل النّيّار التّالث الذي نتاوله في بحثنا هذا بالدراسة.

هذا الثيّار الثالث تحدّث عنه الشاهد المتقدّم عندما تعرّض للتحقيب المعتمد على «تعاقب أنماط الإنتاج (نمط الشيوعيّة البدائيّة والنّمط العبودي والنّمط الفيودالي والنّمط الرّأسمالي والنّمط الإشتراكي) » إذ أنّ هذا التحقيب هو الذي يقول به الثيّار التّاريخي المقد الثاريخي المادّي معارضة منه للتيّار التّاريخي العقلاني الذي ذكر في الشّاهد والدذي يمنتله أوغست كونت إذ أنّ كونت «حقب [التّاريخ] اعتماد على أنماط التقكير الفلسفي (عصر السّمر والأصنام عصر الماورائيّات والعصر الوضعي) » فما هي أهم أوجه الاتّفاق والاختلاف بين هذين النّيّارين ؟ من أوجه الاتّفاق بينهما أنهما

<sup>(1)</sup> الهادي التيم ومي : مفهوم التاريخ وتاريخ المفهوم، مرجع سلف ذكره، صص 13

أوّلا تيّاران يندرجان ضمن النّظرة الحديثة إلى الأشياء بمعنى أنّهما يعاديان النّظرة السُّقايديِّة إليها وثانيا أنّهما تيّاران متزامنان ولدا في القرن التّاسع عشر وثالثا أنهما يقولان معا بفكرة التّقدّم أي يريان أنّ الفترة التاريخية التي سبقت عصرهما هي فترة أقل ثراء من ثراء عصرهما فلا بد إذن من العمل على هدم مقوماتها حتى يولد مجتمع جديد أرقى من المجتمعات التي سبقت ،أما ما يمكن أن يذكر من أوجه الاختلاف بينهما فهو أوّلا أنّ النّيار التّاريخي العقالني يرى أنّ العقل الإنساني هو محرّك التّاريخ والدَّافع به إلى التَّقدّم ولهذا حقب التَّاريخ تحقيبا عقلانيّا فرأى أنَّ طفولته تميّزت (تماما مـثل طفولة الإنسان) بالإيمان بـ "السّحر والأصنام" وأنّ الفترة الحياتيّة اللاحقة فيه، وهي أنضج من فترة الطَّفولة، تميّزت بالإيمان ب" الماورائيّات" أي بنزول الأديان السماويّة وما رافقها من إنتاج فكري يسُّصل باللاهوت أمّا فترة نضج البشريّة وفردوسها فهي الفترة التي يسود فيها العلم الوضعي أي هذا العلم المنقى من كلّ ما يتسّصل ب" السّحر والأصنام" (فترة طفولة الإنسانيّة ) و بـــ"الماورائيّات " (فترة ما بعد الطّقولة ) أي عندما تسود العلمويّة (Scientisme) . فلا تعرّض إذن في تفكير "كونت" لتأثير العوامل الاجتماعيّة والاقتصاديّة في تحديد مستقبل الإنسانيّة أي في تحقيق " الفردوس " الأرضي العلمي الذي لا شكّ في أنّه آت مهما طالت الأزمنة التي تعرقل سير الإنسانيّة نحو تحقيق حلمها بما ترسب فيها من عصري الطفولة (السحر) والماورائيّات (العلوم غير الوضعيّة).

هذا الإغفال لكّل تأشير مادّي في تحديد مسار الإنسانيّة هو الذي يفسرّ مقاومة المدرسة التّاريخيّة المدرسة التّاريخيّة المدرسة التّاريخيّة المدرسة التّاريخيّة الماديّة و العامل الماديّة ترى في العامل الماديّ ( لا في العقل و العلم) محريّك التّاريخ والعامل المادي في تحديد "فردوس" الإنسانيّة وهو الشّيوعيّة ولذلك حقبت التّاريخ انطلاقا من العامل المادّي (لا العقلي) فأصبح عمره يتوزيعا خماسيّا:

(1) الفترة التي ساد فيها الاقتصاد الشيوعي البدائي عندما كان البشر سواسية غير منقسمين إلى طبقات.



كارل ماركس: (1818 - 1883) ممتل المدرسة التّاريخيّة الماديّة

(2) فترة النّمط العبودي وهي فترة انقسم فيها النّاس طبقات منها طبقة الأسياد وطبقة العبيد وهي أرقى تاريخياً من الفترة الأولى.

(3) الفترة الإقطاعية و هي فترة أثرى وأعقد تحليلا من الفترة السّابقة عليها. ونحن نقول أعقد تحليلا لأنها ستشهد تراكم النّزاعات في أوروبا الغربية أولا بين الشلاثي: الإقطاعي مالك الأرض والإقطاعي الحاكم سياسيّا أي السّلطة السّياسيّة ورجل النّين الذي لا يقلّ نهما إقطاعيّا عن الإقطاعي ونهما سياسيّا عن الملك وثانيا بين هذا الثلاثي والبورجوازي الوليد الحديث الذي سيجتهد في الدّفاع عن وجوده بمحاربة الإقطاع والملكيّة والكنيسة على المستويات الاقتصاديّة والسياسيّة والدّينيّة وذلك تقريبا منذ القرن الثالث عشر الميلاي. فهذه البورجوازيّة الغربيّة الشريّة مقارنة بالإقطاعيّين و الملوك ورجال الدّين « التي جابهت الوحي بالعقل واللاهوت بالميكولائيّة والمربكانيك و الآخرة بالطبيعة والنّعمية السّكولائيّة (1) بالوضوح العلمي والسقياس الأرسطي (2)

<sup>(1)</sup> السكولائيّـــة (scholastique): فلسفة مدرسيّة أي التعليم المعطى في المدارس الكنسيّـة في الجامعات الأوروبيّة من القرن العاشر إلى القرن السّابع عشـر تقريبا. أندريه لالانـد: موسوعة لالاند الفلسفيــّة بيروت – باريس منشورات عويدات ج 3، 1996م صص 1256 – 1257.

التومائي<sup>(1)</sup> بالاستقراء البيكوني <sup>(2)</sup> هي ذاتها البورجوازيّة التي جابهت التيوقراطيّة بالعلمانيّة وتراتبيّة والحقوق الإلهيّة بالعقد الاجتماعي و الامتيازات الأرستقراطيّة بالحقوق الطبيعيّة وتراتبيّة الحسب والنّسب واللقب بالمساواة الحقوقيّة بين البشر والاستبداد الغربي بالليبراليّة والتّبعيّة الإقطاعيّة بالحريّة الفرديّة»<sup>(3)</sup>.

(4) الفترة الرّابعة هي الفترة الرّأسماليّة التي سيتمكّن فيها هذا الإنسان البورجوازي من إحراز الغلبة على خصومه القدامى فيفرض نمط الإنتاج الخاص به مثلما يفرض تصور هي لحالم وهو تصور ينسف تصور الثلاثي الخصم للعالم الذي تشي به مثل هذه الكلمات: الماهية والجوهر والعرض والمثل والفيض والغاية والوجود بالقوة والوجود بالفعل والصورة والهيولى (hylé) والله إلخ وهي كلها كلمات تحيل على نظرة ميافيزياقية وسياب كيفيّة الى الأشياء إذ أن كلمات جديدة ستمكّن لنفسها في المعاجم الفلسفيّة موشية بتصور جديد للعالم مداره الأرض لا السيماء والإنسان لا الله والكمّ لا الكيف ومن هذه الكلمات: المكان والزمان والجسم والذرة والحركة والعلة الفاعلة والقوانين الطبيعيّة (لا الشريعة) والاستقراء (لا الاستنتاج) ...

(5) الفترة الخامسة وهي الفترة الاشتراكية التي تمثل فردوس الإنسان الإجتماعي و الاقتصادي والتي تمثل نبوة حقيقية اضطلع بها خاصة كارل ماركس "أكبر تاريخاني" إذ ظهرت في أوروبا الغربية بعد أفول نجم الإقطاع والملكية والكنيسة وتسيد البورجوازية «طبقة جديدة»ولدها النّمو الصناعي الذي رافق حياة البورجوازية الرّأسمالية هي الطبقة التي تكاثر أفرادها في المصانع منثلما تكاثر في الماضي المنتمون إلى الأقنان في الأرض التي كان يملكها الإقطاعيّون في الفترة الإقطاعيّة الملكيّة الكنسيّة الكنسيّة

أرسطو: أرسطو طاليس فيلسوف يوناني وهو تلميذ أفلاطون من مؤلفاته: المقولات، الجدل، التحليلات الأولى والثانية. عبد المنعم حنفي الموسوعة الفلسفيئة، مرجع سلف ذكره صص 35 - 36 - 30.

<sup>(1)</sup> توما الأكويني (القديس) (1225-1274): فيلسوف لاهوتي من أصل إيطالي كتب باللاتينية و لقب بالمعلم الجامع. جورج طرابيشي: معجم الفلاسفة، بيروت، دار الطليعة، 1997، صص 241-243.

روج و بيكون : (1214 / 1290 – 1292) إنجليزي، درس الأداب بأكسفورد ثمّ باريس وحاضر هناك حول كتب أرسطو التي كانت محظورة. عبد المنعم الحنفى: الموسوعة الفلسفيّة، مرجع سلف ذكره، ص 128.

<sup>(3)</sup> صادق جـــالال العظم : ثلاث محاورات فلسفيّة. دفاعا عن الماديّة والتاريخ، بيروت، دار الفكر الجديد، 1990 ، ص 35.

وكانت هذه الطبقة تحتاج تماما مثلما احتاجت الطبقة الإقطاعيّة في العصور الوسطى والطبقة البورجوازيّة الرّأسماليّة في القرون اللاحقة، لمنظرين يصوغون تصورها الجديد للعالم وهو تصور ليس يمكنه أن يعتمد العقل محركا للتّاريخ لعدم ملاءمة هذا التّصور حياة الشعّالين. فصاغت المدرسة التّاريخيّة الماديّة تصورا جديدا خفّ فيه المرجع العقلي وثقل فيه ميزان المرجع الأرضي المادّي الاقتصادي ممّا تؤكّده الكلمات الجديدة التي سجّاتها معاجم العصر ومنها الاغتراب و البراكسيس المادّي والإيديولوجيا والملكيّة الخاصيّة والبنية التّحتيّة والبنية الفوقيّة وقوى الإنتاج الاجتماعيّة وعلاقات الإنتاج الاجتماعيّة والشلعة.

خلاصة القول هي أنّ المدرستين التّاريخيّة العقلانيّة والتّاريخيّة الماديّة تندرجان ضمن نظرة تاريخيّة إلى الأشياء وتعاديان معا النّظرة اللاّتاريخيّة إليها ولكنّهما تختلفان في الإجابة عن السّؤال ما هو محريّك السّاريخ ؟ العقل أم الاقتصاد ؟ وإلى ماذا ستول السيّادة في المستقبل: إلى العقل والعلم (نظرة عقلانيّة) أم إلى العمل (نظرة اجتماعيّة) ؟

## التقسم الأول

### تلاث نساء و ثلاثة تيارات فكرية سياسية



فاطمة الجلولي (ولدت سنة 1929)



راضية بن عمّار الحدّاد (2003-1922)



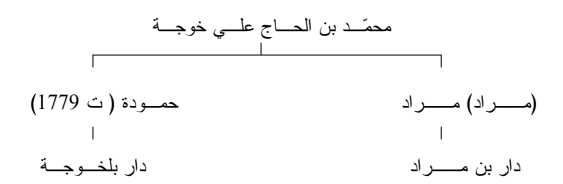
بشيرة بن مراد (1913-1993)

# المفصل الأول بشيرة بن مراد



(تونس 11 أوت 1913- 1993)

بشيرة بن مراد أو الحنين إلى «فردوس نسائيّ مفقود» ولدت بشيرة بن مراد في 11 أوت 1913 في تونس العاصمة زمن حكم الباي الحنفي المذهب محمّد التاصر باي في وسط علمي ديني حنفي حظي منذ فتح العثمانيين البلاد سنة 1574 برعاية مختلف السلط السياسية التي حكمت البلاد قبل الإطاحة بالملكية في 1957 ذلك أنّ جدّ هذه العائلة، على ما كتب أحد الباحثين الثونسيين «قد يكون صاحب جيش سنان باشا (١) عندما حلّ بتونس و لكنّه عاد إلى تركيا. وقد يكون حفيده الحاج علي خوجة الحنفي هو الذي عاد إلى تونس نهاية حكم العائلة المراديّة (القرن السابع عشر). ليستقر فيها نهائياً، لقد كان إهذا الجدّ يشغل ضمن الفيلق العسكري وظيفة مرشد مكلف بتعليم العساكر واجباتهم الدّينيّة، و قد توفي في الستوات الأولى من حكم حسين بن علي (1705 -1735) إمؤسّس العائلة المسينيّة}. أمّا سلالته فقد تفرّعت فرعين حمالا قبين عائليّن مختلفين هما لقب بلخوجة ولقب بن مراد » (2)



ما أوردناه للباحث محمّد العزيز بن عاشور لا يختلف في شيء عمّا جاء في كتاب أرنولد هنرى قرين بعنوان "العلماء التّونسيّون" الذي يضيف ملاحظة هامّة

<sup>(1)</sup> سنان باشا: هو الذي احتـل تونس سنة 981 هـ/1573 م حيث تمكنت القوات الثركية بقيادته من خوض المعركة الفاصلة لا سيما مهاجمة قلعـة حلق الوادي التي ظلّ الإسبان طيلة 43 سنة يشددون من استحكاماتها الدفاعية وانقرضت السلطنة الحفصية نهائيا بانتصار الأتراك العثمانيين على الإسبان وهي السلطنة التي امتدت من سنة 603 هـ إلى 981 هـ ( 1207 م/ 1573 م). محمد العروسي المطوي: السلطنة الحفصية تاريخها السياسي ودورها في المغرب الإسلامي، بيروت ، دار الغرب الإسلامي، 1986، صص 730-731

Mohamed EL AZIZ Ben Achour, Catégories de la société Tunisoise dans la deuxième moitié du XIX<sup>é</sup> s, -<sup>(2)</sup> Tunis, Institut national d'archéologie et d'art, 1889, p 184.

هي أنّ عائلة بن مراد تمثل «الفرع الأصغر من أسرة ابن الخوجة »(1) وما يهمّنا في هذا البحث هو أنّنا بازاء عائلة كولوغليّة (2) امتهن أشهر من عرف فيها مهنة ثقافيّة تقليديّة تتمثّل في التعلم الدّيني و الدّفاع عنه محافظة منها على أسس المجتمع التقليدي ما قبل الرّأسمالي و لذلك فليس من الغريب في شيء أن يضطلع محمّد الصالح بن مراد (3) و كذلك ابنته بشيرة بن مراد بداية من ثلاثينات القرن العشرين بدور هامّ في محاربة ممثلي التيّارين التاريخي العقلاني و التاريخي المادّي لأنّ هذين الثيّارين على اختلاف نظرتهما إلى الأشياء هما تيّاران حديثان غير تقليديّين يعاديان النظرة "الأصولية" أو "السلفية" أو "السلفية" أو "اللازمنيّة" إلى الأشياء أي يقودان من يأخذ بواحد منهما إلى العمل على نسف أسس المجتمع التقليدي و من أهم أسس المجتمع التقليدي على المستوى الإجتماعي المرأة و على المستوى الثقافي التعليم و هذان المستويان هما الميدانان اللكذان يمكن حصر نشاط أبيها الذي يندرج بدوره ضمن نشاط الفئة التونسيّة الحضريّة المحافظة.

إنّ محمّد الصالح بن مراد لم يثر انتباه الباحثين الفكريّين السياسيّين بـوصفه أحد شيوخ جامعـة الزيّتونـة الدّينيّـة و لكـن بوصفه أشـهر من تصـدّوا سنة 1931 للشّاب الآفاقي (4) الطّاهر الحـدّاد (1899–1935) صـاحب كتـاب "امـرأتنا فـي الشّريعة و المجتمع" الذي كان يمكن لصاحبه لولا الخشية من ردود الفعل المحافظة أن يطلق عليـه عنـوان "امرأتنا في المجتمـع و الشّريعة" أي أن يطـرح السّؤال التالى:

\_

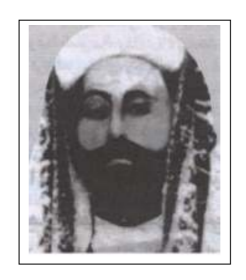
<sup>(1)</sup> أرنولــــد هــ. قرين، العلماء التونسيّون ترجمة حفناوي عمايريّة وأسماء معلى، تــونس وقرطاج، دار سحنون للنشر والتوزيع والمجمع التونسي للعلوم والآداب والفنون، 1995، ص 336.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> عثمانية الأصل صاهرت عائلات تونسية وأصبحت على غرار عائلة بيرم الحنفية تونسية.

<sup>(4)</sup> أفاقي: تعني في الأصل الانتساب بالولادة أو الإقامة إلى المناطق خارج العاصمة لكنها تعكس أيضا موقف سكّان العاصمة المتكبّ ر تجاه غيرهم. أرنولد هـ - قرين: العلماء النّونسيّون، مرجع سلف ذكره، ص 98.

هـل يمكن للمجتمع التقايدي أن يحافظ على المحقومات التي قام عليها ومنها وضع الـمرأة من دون تبديل أو تغيير في عصر تتاقض روحه العامّية روح العصور القديمة ؟ أي بتعبير الحدّاد السّؤال التّالي : الماذا نبقى نحن مبهوتين ذاهلين ممتعضين في هـذا التّيار الجارف حتّى يذهب بنا إلى مصبّه ؟» (١). و مثل هـذا السّؤال يحمل بعدا ناسفا للمجتمع الثقليدي إذ هـو يـدعو ضمنيًا إلى قياس وضع التونسيّين في ثلاثينات القرن العشرين لا إلى المحتمع العربي المسلم في القرن السنّابع الميلدي، قرن ظهور الإسلام و انتشاره، ولكن إلى المجتمع المعاصر ممثلا في المجتمع الأوروبي القدوة. وليس في إمكان محمد الصالح ابن مراد و من يأخذ بنظرته السّلفيّة أن لا يردّ على تحدّ مثل هـذا التحدي.

فالخصومة الشهيرة في تونس و الجزائر أيضا بين الثيارين السّلفي ممثلا في محمّد الصّالح بن مراد و التّاريخي العقلاني ممثلا في الحدّاد، إنّما هي في نظرنا، الشّرارة القادحة التي أشعلت حربا ضروسا بين تيّارين لن يخمد الصرّاع بينهما إلى اليوم.



محمّد الصّائح بن مراد (1880–1979)

\_

<sup>(1)</sup> الطّاهر الحــدّاد: "امرأتنا في الشّريعة والمجتمع"، تونس، الدار التونسيّة للنشر، ط 3، 1977، المقدمة، ص 18.

هذه الخصومة سوف تنظر إليها الثيّارات السّلفيّة و التّاريخيّة العقلانيّة و التّاريخيّة كتاب و التّاريخيّة الماديّة من زوايا مختلفة و ستجتهد في البحث عن قرائن في كتاب "الحداد على امرأة الحدّاد" عمّا يدعم وجهة نظرها. و هاك أمثلة ثلاثة على ما ذكرنا:

فالقــراءة السلفيّـة سوف تزكّي كلّ ما جاء في كـتاب الشيخ الزيتونــي الذي يمكن تلخيصه في النّهمة التالية:

« تذكر البنت المسلمة و تستقبح تربياتا للها بصفة الحياء الذي هو شعبة من شعب الإيمان و تدّعي أنّ ذلك ممّا يميت العاطفة. فلتمت تلك العاطفة التي تعنيها و تريد إذكاءها لتلوّث بها أعراض الفتيات المخدّرات (1) على لسانك. لتقبر تلك العاطفة و لا نربّي بناتنا على الثبرج و لا نرضى أن تلتهمهن أعين الفجرة و الفسّاق (...) ألا فاعلم أيها المسكيان أنّ عاطفة المرأة المسلمة أسمى العواطف و أزكاها(...) تعيش على الحياء و تموت على الحياء. إنّ امرأتنا و الحمد لله مازال الدّين قائدها و العقة رائدها رغم أنف الفجار و لعنة الله على الفاسقين» (2).

هذه القراءة السلقية هي التي كانت سائدة في المجتمع التونسي قبل استلام بورقيبة السلطة في منتصف القرن العشرين و لم يبالغ الشيخ الزيتوني عندما اعتبر نفسه و اعتبر الفئة الاجتماعية التي ينتمي إليها معبرين عن الشعور التونسي العام:

« لمّا ظهر تأليف الحدّاد في عالم الوجود تعجّب كثير من الأفاضل المفكّرين في صدوره من رجل تربّى تربية دينيّة بمعهد مشهور في العالم الإسلامي (...) أجل إنّ الإنسان يعجب كثيرا عندما يشاهد الحدّاد أحد تلامذة الجامع الأعظم يقوم بمثل هذا العمل المشين » (3).

المخدّرة والمخدرة : البنت تحفظ بعيدا عن أنظار الرجال ومن ثمّ البنت العفيفة الطّاهرة الحصناء.

محمّد الصّالح بن مراد، الحداد على امرأة الحدد ...، مصدر سلف ذكره صص  $^{(2)}$ 

<sup>.19</sup> محمّد صالح بن مراد: الحداد ...، مصدر سلف ذكره، ص $^{(3)}$ 

لقد بالنغ الباحثون الشباب المحكومون بنظرة إيديولوجيّة بورقيبيّة فرضت على البلاد فرضا بعد الاستقلال في تسويد صورة الشّيخ الزيّتوني بل نسبوا اليه أقوالا افتعلوها في حين أنّ الشيخ، تماما مثل ابنته بشيرة بن مراد، لم يكن يعبر عن موقف منفرد شاذ فهذا بورقيبة نفسه يصرّح أنّ موقف من قضية المرأة و الحجاب في الثلاثينات كان موقفا متحقظا على الأقل:

«كنا نخشى أن يكون تطور المرأة الثونسية قبل الاستقلال في نطاق الخطة الاستعمارية و هذا ما جعاني في وقات من الأوقات من المدافعين عن الحجاب و من المناهضين لدعاة النسرع في خروج المرأة و السقور لأنّ الاستعمار عادما كان يحمل على الاستيلاء على دماغ المرأة الثونسية منثما يفعل مع الشبّان الثونسييان لإخراجهم عن الثقاليد و العادات و جميع مميزات الشّعب الثونسي» (أ) فعمن يتحدّث بورقيبة هنا ؟ و من هم الذين قصدهم على الشبارة "دعاة التسرع في خروج المرأة و السفور" ؟ أليسوا هم الطاهر الحدّاد و العماليون و الممثلون للثيّار المادّي الثاريخي من الشيوعيين الذين يصل بهم الأمر المي حدّ اعتبار أن العامل الحساسم في تحديد هوية المرأة هو "الشغل" ؟ فليكف الباحثون الذين عن قراءة الثاريخ الثونسي الحديث و المعاصر قراءة إليديولوجية فليكف الباحثون الذي تتصدون في تمجيده وقسم لا يقتصدون في تمجيده وقسم لا يقتصدون في تمجيده الغرين "تافرا تامّا، قسم لا يقتصدون في تمجيده الغرين المدرسيين متتافرين و الزيتونيين ظلاميين" ذلك أنّ جامعة الزيتونة، شأنها في ذلك شأن كلّ الجامعات ليست إلا مجتمعا صغيرا ضمن مجتمع أكبر يتعرض لضغوط لا يحصرها عدّ.

فإذا كان جامع الزيتونة قد خرج الأفاقي الطاهر الحدّاد الذي يقوم تفكيره على نظرة تاريخيّة عقلانيّة تدعو، و إن تخقّت وراء الدّين، إلى تعويض مفهوم الاجتهاد الذي تقول به المدرسة السّلفيّة التي ينتمي إليها الشيخ ابن مراد و ابنته بشيرة

<sup>(1)</sup> الطيّب بن عيسى: تحــرير المرأة أو شهيرات النّساء الرّاقيات قديــــما وحــديثًا، تونس، مط الجمهوريّة، 1963، ص 8.

بمفهوم التّغيير النّاسف لمواقع رجال الدّين بل لأسس المجتمع التّقليدي فلقد سبق لهذه الجامعة أن خرّجت الآفاقي علي جراد (المطوية 1911 تونس 1976)الذي نفر من النّظريّتين سالفتي الذكر و فضل عليهما النّظرة التّاريخيّة الماديّة.

أمّا المثال الثاني: الذي يوضتح طريقة دعاة الثيّار التّاريخي العقلاني في استغلال كتاب "الحداد على امرأة الحدّاد" فهو يستند إلى قرائن مبتوثة هنا و هناك في هذا الكتاب مفادها أنّ الإسلام دين حقّ ولكنّه قابل لقراءات فيها أقدار متفاوتة من الاجتهاد والشيخ محمّد الصّالح بن مراد اختار قراءة خفّ فيها وزن الاجتهاد و ثقل فيها وزن النّصية ولذلك هم يلومون الشيخ على استسهاله تكفير رجل مسلم مثله وهو الحدّاد.

المثال الثالث و الأخير يحيل على المدرسة التاريخية الماديّة وهو يتضمّن مجموعة القرائن التي تشي بالأساس الطبقي الهذي يقوم عليه تفكير محمد الصالح بن مراد في خصومته مع الحدّاد إذ يصرّ النيّار التاريخي الماديّ على إظهار المجال الزيّتوني ميدانا تتجلّى فيه تناقضات المجتمع التونسي الطبقية ممثلة في هؤلاء الشيوخ الذين يعبرون طبقيًا عن فئة علماء العاصمة و تجّارها و فلاحيها الكبار و عدد لا يستهان به من طلبة المناطق الدّاخلية من ذوي الأصول المتواضعة مثل الطاهر الحدّاد ممّا يدفع بممثلي هذا التيّار إلى تجميع عبارات عديدة للشيخ البالغ من العمر خمسين سنة يرد فيها في لهجة المبقية على شاب آفاقي لم يتجاوز الثلاثين سنة إلا بقليل بعبارات مثل: « و بعد فقد كان ظهر كتاب في عالم المطبوعات منسوب للمسمّى الطاهر الحددد » (1).

ومثل:

« ألّف الحدّاد كتابه و أظهر فيه أنّه ناقم على المجتمع النّونسي الذي لم يراع حقّ المرأة... » (2).

 $^{(1)}$  محمّد صالح بن مراد: الحداد ...، مصدر سلف ذكره، ص 2.

<sup>(2)</sup> محمــد صاّلح بن مراد: الحــداد ...، مصدر سلف ذكره، ص 7.

و مثل هذه العبارات التي تعبّر عن استماتة العائلات المخزنيّة و الدّينيّة و التّجاريّة في العاصمة في الحفاظ على" صفائها الوراثي" خشية من "الغراة الجنسيّين " أشباه الطّاهر الحدّاد: « إنّـى لا أدري من أيـن لك هذا الحكم {على المـرأة} الـذي هـو نــتيجة  $^{(1)}$ در اسة حقيقيّة مع كونك أعزب منقطعا عن أهلك و نساؤنا مخدّر ات لا تتالهنّ عين أمثالك

المدرسة التّاريخيّة الماديّة لا تشكّ، إذن، في أنّ الشيخ محمد الصّالح بن مراد إنّما يصدر في ردّه على الحدّاد عن إحساس صادق إلاّ أنسّها ترى أنّ هذا الإحساس إنّما هو إحساس فئة اجتماعيّة معيّنة من فئات المجتمع التّونسي الذي كان يعدّ أكثر من مليوني نسمة و لا تمثـــ قــضيّة المــرأة و الزّواج من الأجــنبيّات زمن الأزمــة الماليّة العالميّة بداية من 1929 قصية مركزيّة بالنّسبة إليهم و لذلك فهي لن ترى في بشيرة بن مراد التي بدأت الكتابة في بدايات العقد الرّابع من القرن العــشرين و هي في سنّ الرّابعة والعشرين غير امتداد باهــت لظــلّ أبيها تعــادي من يعادي من التّاريخيّين العقلانيّين و التّاريخيّين المادّيين و تناصر من يناصر من السَّلفيِّين و أنصار هذه المدرسة يستشهدون على ضعف تكوينها في هذه الفترة بما حاولت أن تنشر عبثًا، نهاية 1937، في مجلّة "الجامعة" ممّا لا يمكن أن يعبّر إلاّ عن شعور فتاة مراهقة و "مخدّرة " رغم أنها بلغت الرّابعة و العشرين من العـمر أي بعد تأسيس الاتحاد النسائي الإسلامي (1936) وهذا نص ما حاولت أن تتسر بخط بــدها:

(1) محمِّد صالح بن مراد: الحداد . . . ، مصدر سلف ذكره ، ص 19.

لولست ي احدالليالي امام مفضدتي و موالي كثبي وبيدي فلمي واسلمت دواتي وكنت اجكرته موضوع اكتب لاغواني إصار للعمدة الغراء واستعصت الفريدة وكرتجه وبشمري وتلبوت اجكاري وهدك بالغيام لكى مالحوالى اتعيال للاسترينوعت هدر البشري سعوب وشك رب الراماس بو عادت ورادشية كشت والعشما به الله تعدمان تأملت م الكلم الرمل الوفهم الإيت التي اللكن ان العرق بيئه ماالالن المراها العين تشرها ويعوم فراه اعتبالا المهجوس فبالصة وسربوراه والانتراكي ليربي جيدها وسفائه والماراذاك والكليث فان المرا والما دكس وطالت انس انجب كثير اس عدم ومرك اللهب واناكتفد ويك بالصافح فلت ومادلنر يحوال فو الكوليس عأحي سوعيال فيفة التي الالحت عليها وجمه تبيها وفالتنايتها الكيده فان تشرب يعمل وعصري يعوج نائبي محاصة بسياج والعناب وأمعاب البستاني هايي المنفح مون الارائ الهيدائمة بس ولايعته ورارا على الصوجة وللعن غيره رامل يريد حمال يدو بأهر يد خادمة است المحلي واستناك الوردةالا غرون وازراوبابها فدا طاعوها والارق فدتمدين مولها من كاه ي الى تونيث اصلها. و ترزه في روحها. وتوالسالوه [ ى الامل والجشوة الفضت تُعينها مندمين ، واصفت معدادالعالمن ایندا السیدهان آلوا مید یعطنی علیت بالاعتباد بو انوست. وای نعیل جدسین اصلاح شؤون آمراد نگل دانکه اسعالنا دارد. يريس والاع وهنا سهعت زوي صدرت ميفلب مكلوم فلب تلك التوردة المسكيف والبعث ذكرا لبكاء بالتوث عال وهمى تغول الماعول تعدفة إعماة فضم علمي بالكل واللشفار وصرنبي معدودنا بيزمزة المتمارين من درية الاعتبار وبارهمي فودك الوالولميب عسام ازيت داركواما ولحت ويسعدو الجدهات العياط بهالس فوممي السحور الشعرف . والسوف الحدوث اليعشدوا على الصيحم من تبرأ و رد تصرب عدهما ويتشرعين وكرهاي العالم ويرمع لماع وهالا عي اصعب اما لتواكل والتفاذل والى الفيا المستمر ولوفليا ادعوهم فني العمل دومه بشبري يراماه عربسته 1939 اعطت عن المعتال لمجلة "الجامعة" لنشرة لكن ليم بنشر لأسباب مجمولة " الإاليكاني" عتب " ببت البناني": ١١مكر بستاع باب منارة متو نس ١٥٥٥ - ٢١٥٤٤٤٠. هذا النسس الأدبي السياسي كثير الأخطاء يتضمن فكرا أساسية ثلاثا هي الفكر التي سيتمحور حولها تفكير بشيرة بن مراد و نشاطها السياسي حتى نهايته في 13 أوت 1955 ، تاريخ إصدار الحبيب بورقيبة ، رئيس الحكومة التونسية مجلة الأحوال الشخصية. هذه الفكر الثلث هي :

أور : المرأة و طبيعتها

ثانيا: ضرورة تعليمها

ثالث : مضمون هذا التعليم

و الفكرة الأولى هي في الحقيقة الفكرة الأساس إذ هي تتحكم في بقية الأفكار التي تبدو، مقارنة بها، أشبه ما تكون بالفروع و لذلك فإننا سنركز عليها هاهنا. إنّ المرأة تظهر في هذا النص نبتا و أرضا و بستانا و مزرعة. أمّا الرجل أو «ربّ العائلة» فهو يظهر فيه قوّاما على هذا النبت و هذه الأرض و هذا البستان و هذه المزرعة فعلى الرجال أن «لا يعتمدوا على الصدفة و لا على غيرهم مصمن يريد أن ينوبهم في خدمة بستانهم».

دور البــستاني ووظيفة الأرض متناقضان إذن و الصورة كلها مستمدة من قوانين الطــبيعة إن تحـدتنا بلغة الطبيعيين و من شـريعة إلهية إن تحدتنا بلغة الدياني و منهم بشــيرة بن مراد فمن الخطأ بل من الضــلال أن يبتغي الدياريخيون العقلانيون أو التاريخيون الماذيون السنة الله تبديلا عندما يطالبون مثلا بالمساواة المشطة بين الرجل و المرأة أي بلغة النص بين البستاني و الأرض. إن مثل هذا الموقف من العلاقة المثلى التي يجب أن تربط الرجل بالمسرأة هو موقف ضارب في القــدم في أغلب المجتمعات التقايدية التي لم تتحول بــما فيه الــكفاية اقتصاديًا و علميًا و تقنيًا إلخ و هو يتجاوز مستوى العلاقة بين الله انشداد تامًا كاملا و الطبيعة الله انشداد تامًا كاملا

و من ثمّ فهو موقف «يقوم على نظرة إلى الأشياء تنبني على مجموعة من التَّنائيّات الشَّالة: الله / الطبيعة ، الشريعة/ الحياة، الرّوح / الجسد ، الأنا/ الآخر، الدّولة/المجتمع ، الـرّجل/المـرأة ، الـمعلّم/التّلميذ، أي نظرة ترى أنّ العـلاقة بين كلّ طرف من طرفي العلاقة هي علاقة عموديّة تؤكّد على ضرورة انشداد الطّرف التُ اني إلى الطرّف الأورّل انشدادا كليّا بمعنى أنّ هذه العلاقة تتبني على المتتاقضات أي على إحال مفهوم التّناقض محلّ مفهوم الاختلاف»(1). ويمكن أن نقدتم نماذج عديدة من المفكّدرين المسيحيّين من القرن السابع عشر الفرنسي كانوا حربا على فكرة المساواة لسنتائجها النّاسفة لأسس المجتمع التّقليدي، يحاربونها بنظرة إلى الأشياء تصنفها عموديّا لا أفقييّا أي «تستند على المستوى الميتافيزيقي إلى تنائية قدم الله و حدوث الطبيعة و على المستوى السّياسي و الاجتماعي إلى اعتبار أنّ العللقة المثلى بين الدّولة و المجتمع هي علاقة الانفعال و الطّاعة و لكنّــنا سنــكتفي بنموذج واحــــد هو سيـــنو(Sénault) الذي كتب فـــي « الملك أو و إجب بات السّلطان» متخبّيا بفضائل التّركيب العصودي للأشياء: « إنّ العالم الذي هـو أوّل هيئة و مقياس كـلّ الهيئات الأخرى لا يتسنّى له الصدّوام إلا بهذا النّظام الرّائصع الصذي يلاحظه المصرء بين الأجزاء التي تحكم و الأجرزاء التري تطيع. إن هناك قانونا لا يمكن نقضه في هذا الجسم و لم تتـــمكّن القـــرون المتــعاقبة من تـــقويضه: فالأرض تطـــيع السّماء و كل ما تــنتج الأرض يــري في الـشّـمس سيّدا له ، و الزّهور و النّباتات تتفتّح لاقتبال تأثير الشمس حالما تظهر و هي تتقبض عندما تغيب. و من السهال على المرء أن يرجزم أنّ هذا النّجم المليح هو ملكها إذ لا تكنّ احتراما أو حبّا لغيره»(<sup>2)</sup>.

<sup>(1)</sup> محمّد النّاصر النفزاوي : الدّولة و المجتمع من محنة ابن رشد إلى خصومة محمّد عبده فرح أنطون، مرجع سلف ذكره . (2) محمّد النّاصر النفزاوي : النيّارات الفكريّة السّياسيّة في السّلطنة العثمانيّة 1839-1918، تونس/صفاقس ، كليّة ع. [. إ/دار محمّد علي للنّسر، 2000، صص72-73.

نصحن إذن بالزاء نظرة إلى الأشياء تتجاوز الخصوصيّات الدّينيّة و العرقيّة و هي نظرة لا تعتبر قصفيّة السعلاقة بين الرجل و المرأة إلا واحدا من وجوهها فالدّفاع عن ضرورة الإبقاء على علاقة عموديّة بين الرجل و المرأة إنّما يتضمّن، و إن لم يسع المرء ذلك، الدّفاع عن ضرورة الإبقاء على علاقة عموديّة بين الدّولة و المجتمع بين الله و الطبيعة (ميتافيزيقا) و الإبقاء، على علاقة عموديّة بين الدّولة و المجتمع (سياسة) و الإبقاء على علاقة عموديّسة بين المعلم و التسلميذ(تعليم). إنّنا لا ندّعي أنّ بشيرة بن مراد، و بقيّسة النّساء التونسيّات اللائي وصفناهن بالمثقفات في نوع من "التسجاوز" كن يعين هذه الشّسبكة من العسلاقات بين مختلف المستويات الميتافيزيقية و السياسيّة و الاقتصاديّة و التّعليميّة و لكن هذا القصور عن وعي الميتافيزيقية و السياملة لأنّ بقية الوجوه موجودة عندهن و إن في حالية من بعض وجوه عليا نا نحن أن «نظه الم دخوه».

«نفسيّة المرأة جديرة بالدرس و التمحيص عميقة غامضة يستحيل على الإنسان إدراكها إلا إذا تغلغل فيها والتمس الطريق إلى قلبها وهي في الوقت ذاته نفسيّة نقيّة طاهرة ليس من العسير أن تعرفها و ليس من الصعب الوصول إلى

قرارتها هي غامضة أحيانا، شقّافة أحيانا أخرى و لكنّها دائما متناقضة متباينة قد تحسّ منها الحب و العطف و قد ترى منها الجفاء و الإعراض و قد تطوى لك بين حناياها كلّ أنواع المقت و الكره، بينما تسمعك ألفاظا معسولة و تقابلك ببشر و إيناس. هي أحيانا تبتسم ابتسامات عذبة رقيقة خلابة وقد تخفى وراء هذه الابتسامات انتقاما ذريعا. و قد تحكم عليها من جرّاء هذا الغموض و هذا التّناقض بالخبث و لربّما أسرفت و بالغت في اتّهامك فقلت إنّها شيطان مستأنث يعبث بالقلوب و يرديها إلى هوّة السّقوط ولكنّك لو دققت في طبيعتها و تعمّقت لوجدت أنَّك كنت في حكم ك عليها قاسيا و في اتّهامك لها متسرّعا. ربِّما امتازت المرأة بمقدرتها و براعتها في التمثيل و لربهما أمكنها أن تتفوق فيه حتى لتخدعك و توقعك في بحور من الشك و الريبة و لكنّها لا تستطيع أن تأتي من الأثام ما ينسب إليها أو من الظلم و العسف ما يقدر على إتيانه الرّجل يمكنها أن تتلاعب بالعواطف لأنَّها أم العواطف. و تستطيع أن تكون ملك الرّحمة إن أرادت أيضا. و إرادتها دائما متفوقة على الجو المحيط بها. وقد تستطيع أن تسبغ النّعيم على ذويها أو تحوّل حياتهم إلى جحيم و هذه القدرة تستمدّها دائما من روح الرّجل و معاملته فقد تكون مخلوقا وديعا متواضعا مستسلما لنوائب القدر و لكن إذا ما استفرّها عامل من العوامل أو إذا ثارت عواطفها و تملكها الغضب تحوّلت هذه الوداعة إلى شراسة و تحوّل الهدوء إلى هياج و الاستسلام إلى عنت وانتقام. هے أشبه بقط أليف إذا ما دالتها و عطفت عليها و عاملتها برفق و حكمتها بطريق العاطفة لا بطريق القوّة- وهي أسد كاسر إذا ما تسلطت عليها بنفوذك و سيرتها بطريق الإجبار و السلطة- هي لن تقوم بعمل متقن إذا لم تترك لها حرّية العمل و حرّية اختياره و لن تقوم بواجب أجبرتها على تأديته و إن أدّته فإنسما تؤديه غاضبة ساخطة، هي دائما في حاجة لتشجيع و تقدير و ما ذلك بالأمر العسير فرب كلمة شكر أو نظرة تقدير قصيرة تعيد إليها ما فقدته من نشاط و مثابرة. و إنّك لو تساءلت لماذا تحتاج المرأة إلى هذا السّشجيع و هذا التقدير لأجبتك لأنّ الرّجل قويّ معتزّ بقوته يعمل وهو واثق بجدارته بعكس المرأة التي أثر ضعفها الجسماني على نفسيّتها فأضعفها وكان من نتيجة هذا الضّعف أن شعرت بعجزها و عدم جدارتها. لذلك هي محتاجة أبدا إلى من يبثّ فيها الشّجاعة لتعطي نفسها حقها ولو أنّها كانت لا تحسّ ذلك الضّعف لما طالبته بحقوقها ولما سعت للتّمتّع بحريّتها واستقلالها تحقيقا للمساواة الاجتماعيّة بينها و بين الرّجل سواء في الحقوق أو في الواجبات»(1).

من الواضح ، إذن ، أن طبيعتين متناقضتين مثل طبيعتي الرجل و المرأة تفرضان، إن انغرس الإيمان بأنهما ناتجتان عن حكمة إلهية ، دورين متناقضين للرجل و المرأة و مسن ثمّ تعسليما خاصًا بكلّ منهما:

هذا الشّاهد الذي يرقى إلى سنة 1948 يمكن أن يوضّحه شاهد أكثر بيانا و تبيينا كتبته بشيرة بن مراد سنة 1937:

«قسم الله تعالى بين عباده حظوظهم في الحياة فنرى فوق مسرح الوجود النّاس في ارتفاع و انحطاط و شهرة و خمول و سعادة و شقاء و جهل و علم و تتعمم في الشقاء و شقاء في النّعيم، تلك قسمة الله تعالى بين عباده في هذا البحر الضّخم بحر الوجود المتلاطم الأمواج يظهر الرّجل فوق ذلك المسرح ببسطة الجسم و المهابة، تظهر المرأة بفتتة الحسن و الرّوع، يظهر الرّجل بطول النّظر و الفكر، و تظهر المرأة بالبديهة العتيدة و سرعة الجواب المقنع، يظهر الرّجل بظهر الرّجل و هكذا

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup>- الحرّية، 27 جوان، 1948.

<sup>(2)</sup> بشيرة بن مراد، جريدة الحرية 26 سبت مبر 1948، ع 25 مقال بعنوان "المرأة وتربية الأطفال".

كله المربة في مقابلتها فليس هناك المرأة بصفة في مقابلتها فليس هناك أرجحيّة و لا أفضليّة، و إنّه أعطى الله لكلّ صفات لم يعطها للآخر على حسب استعداده و الفطرة التي فطره الله عليها، و لذا نرى الرجال يقومون بأدوار خاصّة بهم في الوجود. كما نرى النّساء يقمن بأعمال خاصّة في الحياة»(1).

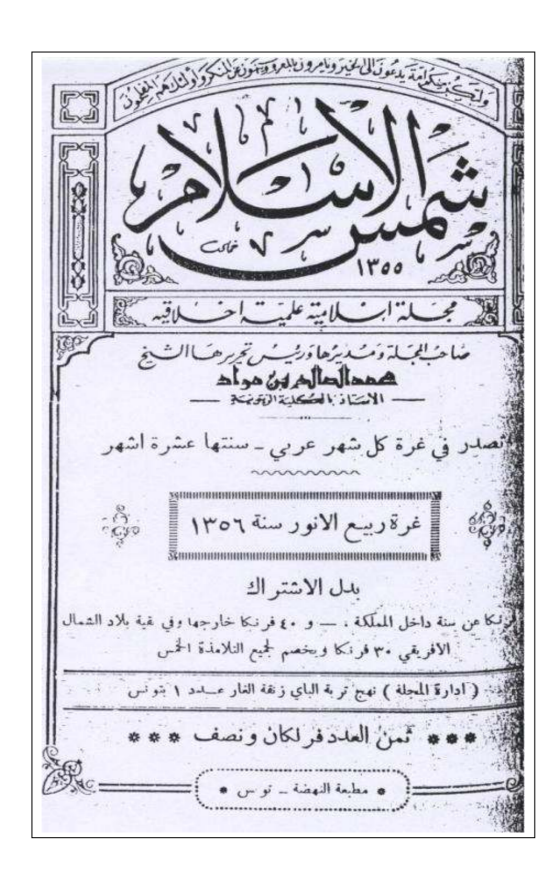
لن يشك أحد في تعلّ ق بشيرة بن مراد بفكرة ضرورة تعليم المرأة و لكن القضيّة التي تهمّ نا بالأساس ليست هذه القصضيّة إذ يعسر أن نجد في العائلات التونسيّة الحضريّة في المدن الكبرى عائلة تشك في ضرورة تعليم المرزأة و إنّما هي قضيّة مضمون هذا التّعليم: هل يكون هذا التّعليم تقليديّ ليحافظ على أسس المجتمع التّقليدي أم تعليما حديثا عليه، شاء ذلك أم أبي، أن يحون تعليما فيه قدر لا يستهان به من القيم الغربيّة الرّأسماليّة السمعادية للقيم التي يقوم عليها المجتمع التّقليدي.

إنّ مـــوقف بشيرة بـن مـراد من هذه المسألة واضح لا لبس فيه فقدوة المرأة التونسيّة بـداية من الثلّث الثاني من القرن العشرين يـجب أن تكون المرأة العربيّة المسلمة في حجاز القرن السّابع الميلادي:

«الأم هـــي المدرسـة الأولـــي و الولد يشــيب عــلى ما شــب عليه، فإذا قامـت بواجبـها نحوه كان مـظهرا من مظاهر الرّجـولة و التّضـحية و الإقدام فتكون هــذه الأم هــي السّـعادة تتشدها الأمّــة ووسيــلة حياتـها. إنّ التّاريخ أعظم شاهد علــي مــا نقــول: فإنّ المرأة زمن عظمة الإســلام كــانت أرقــي النّساء علــما و ثقــافة و وطنية و إخــلاصا في القيام بواجـب الأمــانة. و لذلك كان المســلمون في أعلى درجات الكمال. قد كانـت المرأة في عصر تاريخها الزّاهـر لا تشتــغل بـسفاسف الأمور و لا بمحقراتها، و لـــها من الكــمالات ما أهلــها لمســايرة الرّجل جنبا إلى جنب لــرفع راية مــــجد الإســــلام في دائــرة الشّرع الحكيم الذي أعطاها من الحقوق ما لم تحلم به المــرأة في بـــــلاد المدنيّـــة الآن»(2).

<sup>(1)</sup> بشيرة بن مراد، خواص الرّجل و المرأة، مجلّة المسرح، تونس، ع1، 1937، ص8.

<sup>(2)</sup> بشيرة بن مراد، تعاون المرأة و الرّجل ، شمس الإسلام، تونس، مط النّهضة، مجدد، ج1، 1937 ، ص 31.



و بما أنّ أفضل رمز معبر عن « الفردوس الإسلامي المفقود» هو النبّي محمد فإنّ له عن المعبر عن مراد أن لا تستشهد به لدعم

رأيها في وجوب رفض كلّ ثـقافة تـؤسّس للاختلاط بين الجنسين أو حتى الخروج من البيت:

«إنّ النّبيّ صلى الله عليه و سلّم قرر أنّ حياة المررأة منزلها قبل كلّ شيء. و جدها تطهى الطعام و تعمل بالرّحا و ترقع الثوب و تكنس البيت و تقوم بجميع الأعمال المنزليّة فقرّها على ذلك. و لم يقل لها عليه السّلام إنّ هذا ليس من شأنك و أنّ حياتك يلزم أن تكون في الأسواق و أنّ تقطعيها جيئة و ذهابا في الطرقات و أن تهالسي الأجانب في المنتديات»(1).

نفس بشيرة بن مراد في الثنّاهد المتقدّم هو نفسس الشيخ محمد الصالح ابن مراد في «الحداد على امرأة الحداد» فبشرة هي حقا «بنت أبيها». إنّ صــورة المرأة المثلى بالنّـسبة إلى بشــيرة بن مـراد، و هي الكولوغليّة التي تعيش في بلد مستعمر هزّته الأزمة العالميّة هزّا و ألقت بأعداد كبيرة من نسائه العاديات في «أحضان» الدّعارة و تعود على أن يرتاح إلى أغاني شبيهة بأغاني حبيبة مسيكة المشهورة<sup>(2)</sup>هي امرأة القرن السّابع الميلادي العربيّة البدويّــة، أي "جدّة" التّونسيّة المعاصرة: «إنّ الفتاة سيكون لها شأن في إعلاء شأن المرأة التّونسيّة و في رفع مستواها (...)و لا يكون ذلك بالنسبة للفتاة إلا إذا قطعت قيود الجهل و تبوَّأت المقـــعد اللاّئق بـــها في ميدان الأخلاق الإسلاميّة(...) و ليس ذلك بالأمر العسير على السفتاة التّونسيّة بل هسو في مستناولها بالسوراثة عن تلكم الأمّهات الكريمات. و ما حديث العظيمات من النّساء في التّساريخ الإسلامي بالقليل (...) فهذه صفيّة عمّة النّبي (...) وهذه الخنساء (...) فهي هي المرأة القدوة و هذا ما يجب أن تكون عليه فتاة تونس و هي تواجه الظلم و الاحتلال حتى تكون خير خلف لخير سلف: و ما ذلك على الله بعزيز »(3).

<sup>(1)</sup> بشيرة بن مراد :حياة المرأة منزليّة و يجب أن تتعلّم تعلّما دينيًا قوميًا، مجلّة شمس الإسلام، مصدر سلف ذكره، م1،ج2،ص104. <sup>(2)</sup> حبيبة مسيكة : مطربة و ممثّلة تونسيّة يهوديّة ولدت في منطقة تستور سنة 1891 و توقيت في 23 فيفري 1930 حرقا من طرف عشيقها .

محمّد بوذينة: الموسوعة الموسيقية، تونس، دار سيراس للنشر ،1991 صص 135-137.

<sup>(3)</sup> بشيرة بن مراد، تونس الفتاة و فتاة تونس، 1 أفريل 1938 نقلا عن محمود شمّام ، بشيرة بن مراد ز عيمة النّهضة النّسائية بتونس، مرجع سلف ذکر ہ ، ص53.

المطلوب، إذن، هو تعليم المرأة (وهذا مطلب فضفاض) و لكن تعليما تقليديّا محدودا يسمح بقيام علاقة بين بنات هذه العائلات الحضريّة و أزواجهن من أبناء هذه العائلات الذين درسوا في معهد كارنو<sup>(1)</sup> ثمّ في الجامعات الفرنسيّة و أصبح البعض منهم لا يعود من فرنسا إلى تونس حاملا الديبلوم فقط و لكن الزّوجة الفرنسيّة و الولد كذلك مثل الحبيب بورقيبة (2) الذي عاد إلى تونس حاملا إجازة في الحقوق صحبة زوجته ماتيلد (3) و ابنه جان (4).



<sup>(1)</sup> معهد كارنو Lycée Carnot: كان يطلق عليه إسم معهد سانت شارل Saint Charles و قد أسسّه رجال الدّين و منهم الكار دينال لافيجيري سنة Ahmed Abdessalem: Sadiki et les Sadikiens, Tunis, Cérés production, 1975, و في سنة 1892 أطلق عليه إسم معهد كارنو 1890

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup>ــ ماتيلد لوفراس : الزوجة الأولى للزّعيم الحبيب بورقيبة ولدت سنة 189ُ2 بفرُنسا و توقّيت سنة 197ُ6 و ُدفنت بالمنستير . السيّدة دوالقايد : منارُات الفجر ، تونسيّات على درب النّضال (1900-1956)،مرجع سلف ذكره، ص 138.

Sophie Bessis et معلومات متفرّقة في 1927. (معلومات متفرّقة في 1921. (معلومات متفرّقة في 1926. (معلومات متفرّقة في Souhayr Belhassen..., A la conquête d'un destin, Op. Cit.

إن "هذا هو ما يفسر العناية الفائقة التي أولتها بشرة بن مراد جمعية الطّلبة المسلمين الشّمال إفريقيّين في فرنسا(Aemna) أي -Africains en France) مثل المرعلي الطّلبة المتزوّجين Africains en France) من فرنسيّات. فطالب الطّب العام الحبيب ثامر الذي كان له تأثير بالغ في الجمعيّة كتب حرفيا سنة 1930 في ضرورة محاربة الزّواج من أجنبيّات مازجا بين الأخلاق و السيّاسة:

«هناك خطر آخر أعظم و أدهى يجب الاهتمام به جرته هذه التربية العقيمة و هو أنّا نرى بعض الشبّان التونسييّن التجؤوا إلى التروّج بالغربيّات و ذلك لأنّهم لا يجدون بتونس فتيات متعلّمات تليق بهم و يمكن أن تشاركهم في أفكارهم و إحساساتهم ما يجدونه عند الغربيّات و هم عالمون بما تقدّمه أيديهم، عالمون أنّهم إذا البّعوا شهواتهم و هوى نفسهم حتّى ارتاحوا في الحياة الدّنيا، جنوا على بلادهم جناية لا مرزيد عليها و ذلك أنّه لا يمكن لهم أن يخرّجوا أطفالا يحملون قوميّة والدهم فيخدمون بلدهم كما يجب»(1).

أمّا بشيرة بن مراد فقد كتبت: «من أهمّ مشاكلنا الاجتماعية مشكلة الحزواج فهذه المشكلة الجسيمة تطوّرت تطوّرا هدّد الكيان الاجتماعي و سعى في تقويضه (...) فالشّاب التونسي اليوم لا يستطيع و لو عظمت ثروته القيام بالواجب الاجتماعي الشّريف ألا و هو الزّواج لغلاء المهور من طرف أولياء نساء قطرنا. فالوليّ يعرض المرأة كبضاعة تجاريّة فيغلي مهرها ما استطاع غير آبه بسعادتها فالأسّ الوحيد الذي يعتمد عليه لإطلاق سراح الفتاة و تمكينها من إنشاء مجتمع عائلي يقوم بواجبه في حياة المجتمع هو المال و المال فقط فكم من بنت بقيت عانسة في عقر المنازل

(1)- جليلة المؤدّب، ثلاثة رموز فكريّة سياسيّة مغربيلة : الحبيب ثامر (ت 1949) وعلى الحمّامي (ت 1949) ومحمّد أحمد بن عبوّد (ت 1949): شهادة ماجست ير في الحضارة المعاصرة، إشراف الأستاذ محمّد النّاصر النّفزاوي، تونس، كليلة العلوم الإنسانيّة والإجتماعيلة ، 2006، ص 31 (غ.م).

و كم من فتى تونسي قضى زهرة شبابه في مراودة منازل الخلاعة و الفجور أو في أحضان أجنبيّة لا تلائم طباعها طباعه و طباع قومه» (1).

و إذا كان هذا النسّ على قدر من الفضفضة لا يسمح بحصول إجماع حول ما ادّعينا قبل قليل من وجود البعد " التّزويجي" في نشاط الإتّحاد الإسلامي التّونسي فإن نصبّا آخر نشرته مراسلة جريدة الحريّة يعبّر في لغة عارية عن صحة ما ادّعينا:

« لمسألة إعانة الطلبة وجه آخر يرمي إليه الإتحاد النسائي الإسلامي أو على الأصح عاية أخرى هي في الواقع غاية خطيرة جدّا و هي إبيعاد طلبتنا عن النزوج بالأجنبيّات. حقا إنّ هيئة الإتحاد سجّلت بارتياح انتصارها في هذا الموضوع فإنّه لم يتزوج طالب واحد بأجنبيّة و الحمد لله و خاصة من الطلبة الذين يتمتّعون بإعانتنا وممّا يسرنا و يزيد في ابتهاجنا هو تكوين علاقات قويّة بين الطالب التونسي و العائلة التونسيّة و ليس أدل على متانة هذه العلاقة من الإستدعاءات المتكررة التي وجّهتها عائلات كثيرة إلى الطلبة و ذلك إمّا لسهرة أو لغذاء أو لعشاء أو إلى غير ذلك(2) و قد رأيانا في هذه العلاقة بشرى طيبة للفتاة التونسيّة المتعلمة التي سيجد منها شبابنا من الأسانذة و المهندسين و الأطبّاء و المحامين أعظم عون لخدمة أمّ تهم و بناء مستقبلها. و لقد رأينا في هذه الاتصالات تكوين دافع جديد بالنسبة للعائلات التونسيّة في طريق و قد كانت الزيارات في غاية الأهميّة خصوصا ما كان منها مع أمّ الطلبة رئيسة الإتحاد السيّدة بشيرة بن مراد»(3).

إنّ ما نلح في هذا الشّاهد على قيمته الاجتماعيّة الكامنة وراء الخطاب الدّيني، هو أنّ العائلة البنمراديّة المنحدرة من الشّيخ صالح ابن مراد أصبحت تعيش أزمة زواج خانقة فاضطرّت نتيجة ذلك إلى توزيع بناتها على أزواج ينتمون إلى مجالات متعدّدة جدّا و ما ذلك إلا لأنّ انتصاب الاستعمار في تونس منذ 1881 قاد

<sup>(1) -</sup> بشير رة بن مراد: حول مشاكلنا الاجتماعية، جريدة الحرية، 16 أفريل 1950.

<sup>(2) -</sup> لابد من التذكير بموقف الشيخ محمد الصالح بن مراد من الأفاقي الفقير الحدّاد: "ونساؤنا مخدّرات لا تتالهن عين أمثالك ".

<sup>(3) -</sup> مقال لمراسلة الحريّة بعنوان الطالب التونسي والعائلة التونسيّة، جريدة الحريّة، 4 سبتمبر 1949، س 2، عدد 74.

من ناحية أولى بسبب نظرته الحديثة إلى الأشياء إلى إفقار العائلات التقليدية الثونسية المشتغلة بالتعليم التقليدي و بالمهن التي تلائمه من ناحية و لأنّ الشيخ كان كثير الإنجاب (16 ولدا وبنتا) من ناحية ثانية « فقد أنجب ستّة أبناء وعشرة بنات هم : البشير [ الزيتونة ، مدرس، ومعلم، تزوّج من بنت مالك عقاري كبير ] وتوفيق [ المدرسة الصادقية الصادقية، بدون مهنة، تزوّج من بنت مالك عقاري كبير ] وتوفيق [ المدرسة الصادقية ومدرسة الحقوق التونسية، محام، تزوّج من بنت سفير تركيا بتونس و سامي [ الزيتونة، موظف، تزوّج من عليا بنت السيد حوّات (موظف)] والطاهر [ المدرسة الصادقية، ناظر مدرسة، تزوّج من وحيدة بنت السيد بوديرة (ا عامل بالسكة الحديدية)] والمنصف [ معهد كارنو، معلم وصحفي، أعزب]، وبشيرة [ تزوّجت من أحمد الأزهر (2) (مالك عقاري )] وأم هاني [ تزوّجت من محمود بن ميلاد ( مالك عقاري )] ونجيبة [ تزوّجت من محمود بن ميلاد ( مالك عقاري )] ونجيبة [ تزوّجت من رشيد المامي (3) (ناجر)] المنجي القروي (مترجم بالمحكمة)] وفاطمة [ تزوّجت من عبد المامي (3) (ناجر)] ونورة [ تزوّجت من الطني خياط (موظف)] وليلي [ تزوّجت من عبد الحميد خماخم ( تاجر)] وحميدة [ تزوّجت من الهادي عبد الغني وحميدة [ تزوّجت من الهادي عبد الغني ( صاحب مكتبة)] » (3).

وقائمة الأسماء سالفة الذكر تظهر أنّ من أبناء الشيخ محمد الصالح بن مراد الدّاعية الدّيني المتعلق بالعروبة والإسلام من تعلّم بمعهد كارنو وأنّ من أبنائه من صاهر عائلة عامل بالسّكك الحديديّة وذلك في زمن كان فيه جمع كلمة العامل بالفرنسيّة (Les Ouvriers-زوفري) يثير في ذهن ممثلي المجتمع التقليدي نفورا طالما نسدّد به الماركسيّون مثلا.

(1) و الصّحيح هو بنت السيّد بو ذراع حسب ما أفادنا به البشير بن مر اد في لقاء معه (صاحبة البحث ).

و الصّحيّح هو صالح الزهّا رحسّب ما أفادنا به البشير بن مراد في لقاء معه (صاحبة البحث).

<sup>(3)-</sup> والصّحيح هو المالمّي حسب ما أفادنا به البشير بن مراد في لقاء معه (صاحبة البحث).

<sup>(4)</sup> و الصّحيح هو الطّاهر الزهّا رحسب ما أفادنا به البشير بن مراد في لقاء معه (صاحبة البحث). (5) أرنولد هـ. قرين: العلماء التونسيون، مرجع سبق ذكره، صص 337-338.

إنّ الصقحات الطّويلة السّابقة لا شكّ أنّها بيّنت، على الأقل في نظرنا نحن، ما يقوم عليه النيّار السّافي ممثلا في بشيرة بنن مراد، من نظرة إلى الأشياء تتصل خاصّة بموضوعي المرأة والتّعليم وبما أنّ كلّ نظرة إلى الأشياء لا بدّ من أن تشمل كلّ وجوه الحياة فمن اللازم البحث في تفكير بشيرة بن مراد السّياسي خاصّة أنّها حرصت على أن تتشط طيلة، عشرين سنة في إطار إتّحاد نسائي هو الإتّحاد النّسائي الإسلمي ( 1936 – 1956).

أسست بشيرة بن مراد هذا الإتّحاد، بدافع لا شكّ في ذلك، من أبيها محمّد الصالح بن مراد سنة 1936 وكذلك نتيجة شعور بالضيق فلقد زوّجها أبوها سنة 1929 وهي في سنّ السّادسة عشرة من العدل صالح الزهّار (1899 - 1952) وكان يكبرها بأربع عشرة سنة فلم ينجب منها وبذلك حرمت وهي المرأة التقليديّة ممّا تعتبره بعد الزّواج أي " نصف الدّين" حسب القولة المشهورة مبرّر وجود المرأة المثلى " لأنّ البنت هي الأمّ والأمّ كلّ شيء".و لقد تحدّثت بشيرة بن مراد نفسها عن هذه التّجربة بمرارة ما بعدها مرارة: «كيف جاوا خطبوني، مازلت صغيرة ياسر، عمري 15 سنة قالو لا... الرّاجل قال نستنّي ميسالش. من بعد ظهر لــه يحــب يعرّس، وافــقوه... كــل شيء بالمكتوب و أنا مانعرفوش من قبل. عمــــري لا سمعت بيه و لا بعائلته...قالوا لسيدي: علاش عملت هكّة لبشيرة قاللهم على خاطر أمّها ميتة. وهي الأولى ما عطلتش الأمور»(1) لتضيف متحدّثة عن زوجها صالح الزّهّار الذي اتّخذ له زوجة ثانية أنجب منها أطفالا: «سي صالح راجلي جابلي ولد صغير عمره عامين و نصف قاللي تاخذه ولدك خذيته ولدي، جابه مريض طاح من فوق الكرّوسة على راسه... تعوّدت بيه و تعلَّقت بيه ولَّى يظهرلي هذاك ولدي...وقت إلِّي توقَّى سي صالح أنا قاعدة و هوما جاو يقولولي: ثمّة مرأة باش تدخل تو من الله عنده 5 أو لاد أخرين و حمّادي خوهم الكبير وأمهم حبلة» (2) إنّا لا ندّعي القدرة على تحليل نفسيّات البشر ومع ذلك نحرص على الإشارة إلى هذا الجانب من جوانب حياة بشيرة بن مراد لاعتقادنا أنّ ذلك لا يقال في

(1)- ليليا لعبيدي: الجذور، مرجع سبق ذكره، ص21.

<sup>(2)</sup> ليليا العبيدي، الجذور، مرجع سبق ذكره، ص 21.

شيء من مكانة هذه المرأة "العصامية" الشجاعة إذ نحن لا نسلك في هذه الدراسة مسلك محمود شيء من مثلا الذي تغاضى عن مثل هذه الجوانب تغاضيا تاما سواء في كتابه عن بشيرة أو في حوار أجريناه معه (1). على أنّ القابسي محمود شمّام، و بالرّغم من تضخيم دور بشيرة بن مراد (أخت زوجته قمر) قد أفادنا بعض الإفادة فيما يتعلق بظروف تأسيس الاتّحاد النسائي الإسلامي سنة 1936. كتب شمـــّام في تأســيس هذا الاتّحاد ما يفيد أنّه:

«تكوّنت [للإِتّحاد النسائي] فروع بمختلف جهات البلاد ومدنها من فضليات النّساء العاملات في الحقل الوطني، وقد كان المجتمع التّونسي وقتها يعمل عصبة واحدة تحت راية الحزب واتّجاهه السّياسي»(2).

أربعة أسئلة يمكن أن تنسف هذا الكلام من الأساس:

أور الله المناعية ومواقفهن السياسية ومعتقداتهن.

<u>ثانيهما:</u> هل كان نشاطه يمتد خارج مناطق سكن " البلديّات" في تونس وحمّام الأنف والمرسى وبعض الجزر العائليّة المصاهرة لهنّ.

<u>ثالثها</u>: هل كان نساء الإتحاد النسائي الإسلامي من " العاملات في الحقل الوطني ؟ " أو بعبارة أدق هل كن " مناضلات " سياسيّا ؟ .

رابعا: " هل كان المجتمع التونسي وقتها يعمل عصبة واحدة تحت راية الحزب واتجاهه السياسي ؟" وعن أيّ حزب يتحدّث شمّام وبرامج التّاريخ الرسمي نفسها لا تكفّ عن ذكر انشقاق 1934 في هذا العقد الذي سينتهي بأحداث 9 أفريل 1938 ؟

إنّنا سنحاول من خلال بيان تهافت ما كتب شمّام إنهاء هذا الفصل المتعلق بنشاط بشيرة بن مراد السياسي ولننطلق من سبب تأسيس الإتّحاد وهو أساسا سبب خيري فقد« وقع اجتماع نسائي أو لا في 17 ماي 1936 حضره جمع من نساء العاصمة وزوجة أرمان قيون ونائبة عن الملكة حرم أحمد باشا باي وكان الهدف جمع

البحث) أجرينا معه هذا الحوار في 80 ديسمبر 2006 على السّاعة الثانية عشرة في مقرّ بيته في رادس (صاحبة البحث) أجرينا معه هذا الحوار في 80 ديسمبر مرجع سبق ذكره، ص 11.

تبرّعات لفائدة الطلبة التونسيين بفرنسا جمع خلاله 10.000 فرنك. وفي اجتماع مماثل يوم 3 ديسمبر 1936 انبثقت جمعيّة نسائيّة سمّيت الإتحاد النّسائي الإسلامي» (1).

يفيد الشّاهد بما لا يدع مجالا للشّك أنّنا بإزاء جمعيّة نسائيّة حضريّة أوّلا وأنّ الغرض من تأسيس هذه الجمعيّة هو غرض خيري ثانيا وأنّ علاقة هذا المحفل النّسائي الحضري بالعائلة المالكة متينة ثالثا وأنّ السلطات الفرنسيّة الممثلة لحكومة الجبهة الشّعبيّة (2) ورعت هذا التجمّع رابعا فأين نحن إذن من هذا الإبحار في بحر الوطنيّة الذي أوحاه الشّاهد ؟

هذا الإتحاد النسائي الإسلامي ضمّ سنة 1936 اثنتي عشرة عضوة لا تتفق المصادر و المراجع في أسماء بعضهن (3) و إن كانت تتفق في ذكر أسماء المشرفات الأساسيّات على هذا الاتحاد و هن أساسا: بشيرة بن مراد صالح الزهّار ( رئيسة) و أختها حميدة بن مراد ( كاتبة عامة وهي التي ستتزوّج نهاية الاربعينات من الطاهر الزهّار) و أختهما نجيبة بن مراد التي ستتزوج فيما بعد المنجي القروي إضافة إلى آسيا بن مراد التي ستتزوج لاحقا محمود بن ميلاد أخا الطبيب أحمد بن ميلاد.

ومن ذلك يتضح أن هذا الإتحاد النسائي الإسلامي المكون من إثنتي عشرة عضوة قد ضم أربع بنات من بنات الشيخ محمد الصالح بن مراد العشر إضافة إلى العائلات القريبة مصاهرة من العائلة البنمرادية أو " الصديقة" أفليس من الأنسب أن نطلق، إذن، على هذا الإتحاد اسم "الإتحاد البنمرادي الإسلامي".

ما سبق يغني في نظرنا، عن البحث في امتداد نشاط الإتّحاد لا داخل المناطق التّونسيّة الدّاخليـــة فقط ولــكن في الأحيــاء الفقيرة التــي تمثــل أحزمــة العاصمــة مثــل

<sup>(1)</sup> عبد الكريم عزيــــز، نضال شعب أبيّ ( تونس 1881 – 1956)، تونس، مركز النّشر الجامعي، 2001، ص 409.

<sup>(2)-</sup> الجبهة الشعبية: Front Populaire. إن الانتخابات التي وقعت في فرنسا في شهر ماي 1936 هي التي نجحت فيها الجبهة الشعبية فتولت الحكم و لكن الجبهة الشعبية غرقت منذ 1937 في صعوبات جمّة بفرنسا نفسها و لم تكن قادرة على التّخلص منها /محمّد الشعبية فتولّت الحكم و لكن الجبهة الشعبية غرقت منذ 1937 في صعوبات جمّة بفرنسا نفسها و لم تكن قادرة على التّخلّص منها /محمّد الهادي الشريف: ما يجب أن تعرف عن تاريخ تونس من عصور ما قبل التّاريخ إلى الاستقلال ، تعريب محمّد الشّاوش - محمّد عجينة تونس، دار سراس للنشّر، 1980 صص 123 - 124.

موصل دار سراس مصوره (1700 مصوره 121 مصوره و المارة على المارة المارة التواسية ( 1945-1956)، شهادة در اسات معمقة أشر ف عليها الكرّاي القسنطيني، سوسة، كليّة ع، إ، إ 2003 (غ. م).

الجبل الأحمر أو الملاسين التي ستعرف في ثلاثينات القرن العشرين "ثورات خبر" حقيقية. أمّا إضفاء صبغة النّضال الوطني على هذا الإتحاد فنفضل وصفه بالتّجاوز البلاغي الذي يميّز أسلوب الإسلاميّين وأسلوب كثير من العقلانيّين التّاريخييّن ممثلين في البورقيبييّن الذين سيمكّنون من الحكم في منتصف خمسينيات القرن العشرين ولذلك نحن نفضل استعمال عبارة النّشاط البعثي " الذي أسهم فيه السلّفيّون و الدّساترة القدامي والجدد والشيّوعيّون جميعا على عبارة " النّضال الوطني " لأنّها " حمّالة قنابل موقوتة " ويمكن أن تستعملها قوّة من القوى السيّاسيّة خاصنة إذا انفردت بالحكم وسعت إلى تشويه سمعة بقيّة الأطراف السيّاسيّة ومن ذلك ما كتب أحد الصّدافيّين مؤخّرا غمزا في هذه العائلات التونسيّة: «وحتى تجنّب هذه العائلات أبنائها الاختلاط بكلّ من هبّ و دبّ من المجنّدين، طلبت، ووقعت الاستجابة لطلبها، استثناء شباب العاصمة و ضاحيتها من الخدمة العسكريّة. ومثل هذا الامتياز لم يكن يمكن منه آخرون إلا بشرط حصولهم على الشّهادة و مثل هذا الامتياز لم يكن يمكن منه آخرون إلا بشرط حصولهم على الشّهادة الابتدائيّة.»(1)

ذلك أنّ الحقيقة هي أنّ الفترة التي نتناولها بالبحث لم تسمح بغلبة تيار سياسي على آخر وعندما يقع الحديث عن " الحزب" فإنّما يقع الحديث عن سديم تختلط فيه الثيّارات اختلاطا لن تحسمه إلاّ الحرب الأهليّة التونسيّة منتصف خمسينات القرن العشرين التي قتل فيها أربعة آلاف من التونسييّن وكيف نكذب راضية بن عمّار التي كتبت متحدّثة عن وزن الدّستور الجديد الحقيقي في أربعينات القرن العشرين: «لم يتبق لي من علاقة بالعالم الخارجي، غير أخي حسيب الذي كان يصغرني بسنتين (2) فكنت أضيّق عليه بلا انقطاع في الأسئلة (...) و كنت ابعد انتهاء العيادة، منا في البيت أبتهج مسبّقا لزيارة الدكتور مامي: ذلك أنّني كنت ببعد انتهاء العيادة، أقضي معه اللحظات الطويلة نتجادل فيها حول مزايا الدّستور القديم و الدّستور الجديد و حول حظوظ كلّ واحد منهما في النّجاح »(3).

Samy Ghorbal, Que reste-t-il des grandes familles, Jeune Afrique N° 2423 du 17 au 23 Juin 2007. –<sup>(1)</sup>

حسیب بن عمّار : ولد حسیب بن صالح بن عمّار سنة  $^{(2)}$ 

Radhia Haddad, Parole de femme, Op. Cit. pp 83,84. –<sup>(3)</sup>

بل إنه يمكن الجرم أن شمام كان يقصد وهو يتحدّث عن "المجتمع التونسي وقتها [ الذي كان ] يعمل عصبة واحدة تحت راية الحزب واتجاهه السياسي الحرب الدستوري القديم إذ لا يتصور المرء أن بشيرة بن مراد على ما رأينا من تفكيرها الذي يرى في بورقيبة نقيض ما يجب أن يكون عليه التونسي فكرا وسلوكا ومعتقدا يمكن أن تناصر "منشقي 1934" وفعلا فلقد كانت بشيرة بن مراد في الصراع الكامن بين الزعيمين بورقيبة وثامر ثامرية حتى التخاع. أفلم تكتب عند تأسيس جريدة تونس الفتاة سنة 1939 (1) ذات النقس الإسلامي المتعاطف مع المحور: «إنّني من المعجبات بالفأل الحسن وقد رأيت إسم الجريدة يبشر بكلّ خير بأنّ الفتاة سيكون لها إعلاء شأن المرأة التونسية وفي رفع مستواها» (2).



(1) أسسها رشيد إدريس و البشير المهبولي و يوسف بن عاشور و خميّس الشّامخ و أحمد عاشور و سليم بن غازي. (2) بشيرة بن مراد، تونس الفتاة و فتاة تونس، تونس الفتاة، 1 أفريل 1938 نقلاً عن محمود شمّام، بشيرة بن مراد...، مرجع سلف ذكره، إنّ جماعة تونس الفتاة سوف تتميّز خاصيّة لعلقتها الحميمة إذاك بالحبيب ثامر الذي ارتبط مصيره السيّاسي تماما مثل الباي محمّد المنصف بانتصار المحور بهذا التّفكير المحافظ الذي رأينا أمنلة عليه، لا عند بشيرة بن مراد فحسب ولكن كذلك عند ثامر على عكس بورقيبة الذي كان ثقافة وفلسفة وزواجا شديد التّعلق بفرنسا فكيف أمكن لكثير من البحوث، و منها بعض ما رأينا في المقدّمة، أن نتحدّث عن " تضامن نسائي " يعلو على خلافات المدارس الفكريّة السياسيّة السياسيّة السياسيّة بلاث ؟

إنّ الشيخ محمد الصالح بن مراد لن يبلغ مرتبة شيخ الإسلام الحنفي ورئاسة المحكمة الشرعيّة العليا (الديوان) إلا في ظلّ الباي محمد المنصف سنة 1942 الذي سيتسبّب نفيه في قيام "حزب منصفي "كان عظيم التأثير طيلة فترة نفي هذا الباي " الوطني" وكان من أنشط دعاته إذاك المحامي عزّوز الرباعي وليم يعدم أنصارا حتّى بعد موت الباي.

ولسوف تتآكل مكانة بشيرة بن مراد خاصّة بعد نفي الباي الوطني شمّ عزل الباي محمّد الأمين الشيخ محمّد الصّالح بن مراد من منصب المفتي الحنفي سنة 1947 بسبب موقفه الدّاعم لمؤتمر ليلة القدر و تعويضه بالشيخ الدّامرجي و تنامي قوّة تنظيم سياسي تأسّس قبل حين و كان يرأسه آل النّيفر (1) المالكيّون باسم الفرع النّسائي لجمعيّة الشبّان المسلمين سنة 1945 و هذا النّنظيم إن كان لا يختلف في مضمون دعوته عن الإتّحاد النّسائي الإسلامي " البنمرادي " فقد كسّر في حقيقة الأمر " احتكار البنمرادييين" الحديث عن النّساء النّونسيّات.

و قصنة النيافرة (2) في هذا الموضوع تلخصها أروى النيفر على النحو التالي: « في سنة 1942 بعث السيد عبد الرحمان الكعّاك ناديا مدرسيّا متفرّعا عن الجمعيّة

<sup>(1) –</sup> آل النّيفر: انظر شجرة أنساب هذه العائلة في الملاحق.

<sup>(2)</sup> انظر شجرة نسب محمد الصالح النيفر في الملاحق.

الخلاونيّة سمّاه جمعيّة الشبان المسلمين و ذلك على غرار ما يوجد بمصر و نشاطها سياسيّ بحت و من أعضائها السّادة رشيد إدريس و الصّادق بسيس و عزّوز الرباعي و يوسف بن عاشور وابن عزّوز و هم مدرسيّون. و عند اندلاع الحرب العالميّة الثّانية توقف نشاط الجمعيّة و زجّ بأعضائها في السّجن و لم يطلق سراحهم إلا بعد الهدنة. و نظرا لكثرة الخلاف بينهم و خوف على مصيرهم من السلطة عرضوا على الشيخ محمد الصالح رئاسة الجمعيّة سنة 1943 فقبل بشرط أن يتبع الاتجاه الذي يرى فيه الحق و لو كان رأي الأقلية. رفضوا أوّل الأمر ثمّ وافقوا على شروطه لاعتقادهم أنّ الزيتونيّين عجزة. و بهذه الطّريقة تمكّن من أخذ زمام جمعيّة الشبّان المسلمين و تحصَّل الشّيخ على الرخصة الرّسمية برئاسته و بذلك استقلت عن الخلدونيّة و اكترى من ماله الخاص محلاً بنهج محسن جعله مقراً لها و بذلك وجد الشّيخ مجالا واسعا للعمل بكلّ حرّية.كان نشاط الجمعيّة أوّل الأمر مقتصرا على القاء محاضرات مختلفة المواضيع كما كوتنت الجمعيّة مكتبة لاقت إقبالا من طلبة الشباب المدرسي و الزينوني و كان الموضوع الرئيسي المطروح في جدول أعمال الجمعيّة: كيف يربّب الشّباب ؟ و شيئا فشيئا أخذ نشاط الجمعيّة ينمو و فروعها تزداد و تتتشر انتشارا جغرافيًا منظّما في كافة أنحاء البلاد لتصل إلى 113 فرع وانتهز الشّيخ فرصة تراخى السّلطة الفرنسيّة بعد دخول الألمان إلى تونس (نوفمبر 1942 حتى ماي 1943) ليكثف من نشاط الجمعيّة و ينو عــه».

<sup>(1)</sup> أروى النّيفر: محمد الصالح النّيفر حياته و آثاره، بيروت، دار لبنان للطّباعة و النّشر، 2005، ص 9.

# الفصل الثاني

## راضية بنت صالح بن عميار ( 2003 – 1922 )

### أو المثققة الوسطية

«من هو الذي كان إذن، يحرص يا ترى على أن ألبس الحجاب ؟ طرحت على حموي [ القاضي العروسي الحدّاد ] السوّال فأجابني:

«هـل تريـدين أن يمـوت النسـّاجون جوعـا»

( Parole de femme, pp87-88)

راضية الحدّاد، في العمران، صحبة أمّها و أخيها منير سنة 1936



«إنّ الإحسان الذي تدعو إليه الأخلاق التقليديّة إنّما يهدف قبل كل شيء إلى تامين مكان في الجنّة للمحسنين و إنّ العالم ليس جامدا و إنّ ما يقوم عليه من هياكل يمكن تغييره بما يضمن لكلّ فرد أن يؤمّن به حاجاته» (Parole de femme p86)

إنّ إجابة القاضي المالكي العروسي الحدّاد ليست غامضة على النّحو الذي تدّعيه راضية بن عمــّار إذ أنّ هــذا القاضــي، تماما مــثل أبيها صــالح بــن عــمّار المحاسـب في المطبعة الرّسميّة ينتميان إلى هذه الفئة الاجتماعييّة التّونسيّة المكوّنة من الموظّفين والتي لا يمكن إدراجها ضمن فئة كبار رجال الدين من الحنفية أمثال: آل بيرم وآل بلخوجة وآل بن مراد أو رجال الدّين من المالكيّة في أسواق مدينة تونس العتيقة مثل آل ميلاد والمبزع و زكور ولا ضمن الملاكين العقاريين أمثال درغوث و المملوك و البلهوان و لا ضمن كبار رجال المخزن أي إدارة الباي أمثال آل بوعئور و باش حامبة، و قايد السبسي، و الجلولي و الأصرم ... فهي فئة تقع في هذا المفصل بين الفئات المنتفذة التي تسعى إلى الحفاظ على أسس المجتمع التّقليدي التّونسي لأنّ ذلك يهضمن بقاءها و أغلبية الشعب التونسي التي لم تكن قضايا مثل قضيتي التّعليم الأجنبي والزّواج من الأجنبيّات تعنى بالنّسبة إليها شبيئا لأنّها بعيدة عن مشاغلها اليوميّة. في هذه السنوات التي انعكست فيها الأزمة الماليّة العالميّة على البلاد انعكاسا سلبيًا و بــسبب هذا الموقع المفصلي سنرى أنّ صالح بن عمّار يــختار أن يعلّم أبناءه تعليما حديثًا في المدارس الحديثة، أي في غير الكتاتيب وجامع الزيتونة إيمانا منه بفكرة السُّقدّم.



صورة صالح بن عمار

ولم يستثن من ذلك ابنته راضية وفعلا ف « في سنة 1934 حصلت، وأنا في سن الثانية عشرة، على شهادة إنهاء الدّراسة الابتدائية، كان ذلك يعد حدد المسما في حياة الفتيان في تلك الفترة وبالأحرى بالنسبة إلى فتاة. ولم أكن أشك للحظة في أنّ أبي الذي له يقاوم في يوم من الأيّـام رغـباتي، سوف يمنعني من مواصلة دراستي الثانويّة في معهد بول كامبون » (1) لـقد حصــلــت راضــيــة بـن عــمّار على الشّهادة الابتدائيّة بعد خمس سنوات من ابتداء الأزمة الماليّة العالميّة (1929) و صدور كتاب الحدّاد " امرأتنا في الشّريعة و المجتمع " وثلاث سنوات من صدور كتاب محمّد الصّالح بن مراد " الحداد على امرأة الحدّاد " و حملة محمد الصالح النيفرعلى الملاحدة (1931) وبداية تأهيل الشيخ بن مراد ابنته لمعاضدته نسائياً في حملته على من يعتبرهم « هراطقة » أي السنة التي انشطر فيها الحزب الدّستوري شطرين تفصل بينهما فواصل اجتماعيّة وثقافيــة بل جهويــة وكلّ هذه الأحداث المتزامنة دفعت عددا من العائلات التّونسيّة الثريّة والمتوسّطة الحال إلى سلوك مسلك « النّقيّة »(2) قلة شجاعة منها وخوفا من ردود فعل « العامّة والدّهماء والرّعاع والسواد» أي الأغلبيّة السّاحقة من التونسييّن ومنها الموظف صالح بن عمّار (3) والقاضي العروسي الحدّاد و الورتتاني لذلك تقرّر منع الفتاة راضية من مواصلة دراستها:

\_\_\_

Radhia Haddad, Parole de femme, Op. Cit,p 81 -(1)

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup>–التَّقيبُ ـُــــة: الْخشية و الحذر و الاحتراز.

<sup>(3)</sup> عائلة بن عمار: تذكر راضية بن عمار أنّ حسونة بن عمار طرد نهاية القرن النّاسع عشر زوجته النّانية شريفة بن سالم وهي حبلى بصالح بن عمّار أبي راضية بن عمّار فكان لهذا الحادث أثر في فتور العالقة بين الفرعين، فرع بن عمّار الذي تتحدر منه راضية بن عمّار:

<sup>&</sup>quot;إنّ هذا النّطليق حدّد فيما بعد علاقاتنا بعائلة بن عمّار فلم تتجاوز أبدا الزيارات المناقبيّة في العيد و في مناسبات النوّاج و السوفاة" (Parole de femme p 80) و يحسّ المرء أحيانا وهو يقرأ راضية الحدّاد أنّها تكاد تتبرّأ من هذا اللّقب إذ هي تفضل دائسا الانتساب إلى عائلة بن سالم أي إلى آل زرّوق. و تبيّن شجرة الأنساب في الملاحق مدى القرابة بين فرعي بن عمّار: الفرع الذي انحدرت منه وسيلة بن عمّار و الفرع الذي انحدرت منه راضية بن عمّار مع الإشارة إلى أنّ بن عمّار هؤلاء لاعلاقة تربطهم بالطّاهر بن عمّار الشّارني الذي رأس الوزارة الانتقالية سنة 1955.

«كنت يوم الترسيم قد جهرت نفسي قبل أن يحين الوقت. ابست فستانا جديدا خيط لهذه المناسبة. كانت فكرة الحياة الجديدة التي سأقبل عليها تهيّجني وقد وقعت علي ارتدادة أبي وقع شفرة المفصلة. قال أبي: لا إنّ هذا الأمر غير ممكن فقد استشرت سي العروسي وصديقي الورتتاني وقد نصحني الاثنان معا، بإيقاف تعليمك فورا »(1).

و قد ترك هذا الحكم الجماعي الإجماعي في راضية بن عمّار أثرا عميقا« كان هذا حادثا مؤلما بالنّسبة إليّ (...) انفردت بنفسي في غرفتي و بدأت إضرابا عن الطّعام»(2).

عالم الطفلة راضية هو عالم لا صلة له بعالم الطفلة بشيرة إذ هو عالم منفتح على الخارج، غير محوجب لهذا يمكن للمرء أن يقرأ لها في موضع لاحق: « كانت المناسبة الوحيدة للتنفيس عن طاقتي الانفعالية المكبوتة عندما نزور عمّتي في [ الزّهراء] قرب حمّام الأنف إذ أستعير درّاجة أو لاد عمّتي فأنتشي بسرعتها في شوارع هذه المدينة الأوروبيّة الواسعة»(3).

نحن هنا، إن أردنا المقارنة بين الطقاتين راضية و بشيرة إزاء مسألة لن ندخل فيها هي مسألة العلاقة بين الأنا و جسدها، بين الإنسان و نظرته إلى الطبيعة و هناك أمر ثان يميّز راضية بان عمّار عن بشيرة بان مراد ترى أنّ وهو الموقف من الحضارة الحديثة فبقدر ما كانت بشيرة بن مراد ترى أنّ ما تلقت من تعليم تقليديّ يميّز الحضارة التقليديّة ما قبل الرّأسماليّة يعدّ كافيا للانتصاب مصلحا اجتماعيّا أو مصلحة اجتماعيّة كانت راضية بن عمّار ترى أنّ مثل هذا التعليم لا يخدم جسدا أو عقالا أو روحا بدليل أنّ كثيرا من شيوخ الزيتونة الذين نصبوا أنفسهم حماة حمى العربيّة والإسلام، كانوا يتبارون في إرسال أبنائهم (و بناتهم أحيانا) للدّراسة في أوروبا "بلاد الكفر" و التّخصيّا في المهن" النبيلة"

Radhia HADDAD, Parole de femme, Op. Cit, p81. -(1)

Radhia HADDAD, Parole de femme, Op. Cit, p82. -(2)

Radhia HADDAD, Parole de femme, Op. Cit, p83.-(3)

(أي التي تضمن الثروة و المكانة الاجتماعيّة و النّفوذ أحيانا مثل الطّب والعلوم و المحاماة) تاركين الاختصاص في العربيّة و في الدّين « للآفاقيّين الجدد»: « بقي تعطشي الشّديد إلى المعرفة على حاله و لم تكن دروس العربيّة المتجمّدة التي كان يغدقها عليّ معلّم في البيت لتروي عطشي»(1).

ماهي هذه المعرفة التي كانت راضية الحدّاد تسعى إلى الحصول على قدر منها ؟ إنّ ما تقدّم لا شكّ قد هيّا القارئ لا للّه كهّ ن و لكن الجزم أنّها للن تكون الكتب الذين عليها تكوين بشيرة بن مراد و أنّ الكتّاب الذين تأثرت بهم لن يكونوا من الذين عاشوا في أزمنة خالية تمثّل قولا أو إيمانا صادقا" الفردوس المفقود"، بالنّسبة إلى التيّار السلّفي أو الأصلي أو الأصولي: «كنت أغوص بنهم في الجرائد التي يجلبها أبي و في عدد من الكتب التي تقع بين يديّ. و كان أخي حسيب الذي يقلّ عنّي سنّا بسنتين، قد بقي الربّاط الوحيد الذي يربطني بالعالم الخارجي» (2).

و إذا عرفنا أن حسيب بن عمّار قد تلقى تعليمه في معهد كارنو، و أن أساتذة هذا المعهد كان يشغلهم ما كان يشغل بال زملائهم من المدرسيّين الفرنسيين في فرنسا زمن اشتداد الصرّراع بين "اليمين" و"اليسار" الفرنسي ممثلا في الاشتراكيّين و الشيّوعيّين و أنّ الصّراع بين هذين الوجهين من وجوه اليسار الفرنسي كان كذلك على أشدة، إذا عرفنا ذلك فإنّه يمكن القول إنّ من كان يدرس في هذا المعهد قد حصل على قدر قليل أو كثير من تكوين يمتد من فلاسفة الأنوار إلى الاشتراكيّين إلى الشيّوعيّين أي على تكوين يؤهّل المرء للتعامل مع قضايا العصر و ينقره أيّما نفور من التّعاطف مع الحضارة الإسلاميّة التقليديّة.

لقد ذكرت راضية بن عمّار في ذكرياتها السّياسيّة أن تكوينها حدّه ثلاثة: أخوها حسيب و زوجها حمّودة الحدّاد (3) ووالد زوجها العروسي الحدّاد

Radhia HADDAD, Parole de femme, Op. Cit, p 83. -(1)

Radhia Haddad: Parole de femme, Op. Cit, p 83 – (2)

<sup>(3)</sup> حمّودة ألحدّاد: أهو أبن القاضي العروسي الحدّاد من ناحية وابن خالتها فاطمة زرّوق من ناحية ثانية .

و نحن إذا كنّا نشكّ في وجود تأثير فكري سياسي مباشر للقاضي العروسي الحدّاد فيها فإنّ هذا الشّكّ لا يخالجنا عندما يتعلّق الأمرر بأخيها و بزوجها ولقد تعررضنا قبل قليل لتكوين حسيب بن عمّار و علينا أن نضيف أنّ تكوين زوجها كان تكوينا حديثا بل علميّا(1).



#### صورة راضية الحدّاد صحبة زوجها حمودة الحدّاد

إنّ مثل هذا التكوين الحديث، و إن لم يحصل عن طريق الدّراسة النظاميّة سوف يحول دون قيام علاقة مستقرّة دائمة بين راضية بن عمّار و بشيرة بن مراد على الرّغم من تلقي نشاط المرأتين في أكثر من مناسبة و يبدو لنا من خلال ذكريات راضية بن عمّار أنّ المرأتين تلتقيان على مستوى المرزاج و الأخلاق في أمرين على الأقل:

فكلتاهما تمتلكان شخصيّة قويّة وكلتاهما تنفران من الخداع و من الغدر و من كلتاهما تمتلكان شخصيّة قويّة وكلتاهما تتحصر خطأ في الرّجال وحدهم إذ لبعض

 $<sup>^{(1)}</sup>$ كان مهندسا فلاحيّا، توقي سنة 1969.

النساء إن حصلن على قدر من النفوذ، حظ لا بأس به منها وهي الماكييفيليّة، أي تطويع الأخلاق و المزاج خدمة لغاية من الغايات. فالمرأتان، إذن، هما أبعد ما تكونان عن "نساء البلاط" اللائي لا يدخلن التّاريخ إلا من جوانبه الأكثر شبهة و ظلمة.

و من يقرأ راضية بن عمّار يحسّ، حتّى وهي تؤاخذ بشيرة بن مراد على بعض ما ترى أنه يقلل من وزنها التاريخي، أنها تكن لها عظيم التقدير وهي القاسية أشد القسوة على عدد من النساء الدستوريّات الجديدات اللائي حظين بقدر مشط من التبجيل ولم يكن يمثلن في الحقيقة، في نظرها، غير هذا النمط التقليدي من المرأة الذي يقدمه التصور الشّعبي على هيئة امرأة متآمرة حينا سجينة «غرائز» ابتدائية حينا آخر.

و إليكم أحكام راضية بن عمّار على بشيرة بن مراد، أي في نهاية الأمر على بشيرة بن مراد، أي في نهاية الأمر على التيّار "السّافي" الذي تمثله ابنة الشيخ الزيّتوني وهي أحكام تتعلق بالفترة الممتدّة من سنة 1946 إلى سنة 1952 أي بفترة مفصليّة في تاريخ العلاقة بين الحركة الوطنيّة التونسيّة و الجمهوريّة الرّابعة في فرنسا من ناحية و تاريخ العلاقة بين تيّارات الحركة الوطنيّة التونسيّة من ناحية ثانية لذلك يحسن التوقف عندها قليل.

إنّ عبارة " الحركة الوطنيّة" فضفاضة إلى حدّ يصعب معه تشبيهها بغير هذه الخيمة الواسعة التي لا تشدّها أعمدة و أوتاد إلى الأرض و هذه الفضفضة هي التي تسمح لكلّ من هب و دبّ، أن يدرج في القائمين عليها من يشاء و أن «يطرد» منهم من يشاء و هذا هو « الاستبداد التّاريخي» عينه. و حتّى نوضت المسألة بشكل يقرّبها إلى الأذهان نطرح السّؤال التّالي الذي يتضمّن مجموعة من الأسماء تمثل تيّارات عديدة. أفلم تكن بشيرة بن مراد (و محمّد الصّالح

النيف و الفاضل بن عاشور (1) من الثيّار السّلفي و صالح بن يوسف و راضية بن عمّار من النيّار التّاريخي العقلاني و عبد العزيز الثعالبي و صالح فرحات (2) و محي الدّين القليبي (3) من النيّار التيّار العقلاني المحافظ و محمّد النّافع (4) و زكيّة حرمل (5) و قلاديس عدّة (6) من التيّار الشّيوعي، و المنجي بالي و عز الدين عزّوز و الأزهر الشرايطي من النيّار الوطني الرّاديكالي.

هـل كـان كـل هـؤلاء مـن الوطنيّين؟ و إذا تجرّاً واحد على أن ينفي الوطنيّة عن عـدد مـن هـؤلاء فنحـن نقـول لـه: هـات وثائقـك و أدلتك على ذلك إن كنت صادقا. بـل إنّا نـذهـب إلـي أكثـر مـن ذلـك فنتـسـاءل هـل يمكن للمرء أن يعـد الطّاهـر بـن عمّار و حسـن حسنـي عبـد الوهّاب و محمّد الصّالح مـزالي و كثيـرا ممّن قتلـوا فـي الحـرب الأهليّـة التونسيّـة فـي منتصـف خمسينـات القرن العشرين «غيـر وطنييـن»؟ إنّ « ذيـل » الإيـديولوجيـا بالمعنـي السياسـوي للكـلمـة قصيـر. ما الـذي حـدث، إذا، بيـن 1946 و 1952 و بشكـل مبسـّـط ؟

إنّ الحرب العالميّة الثانية هي ، تماما مثل الحرب الكبرى ، حرب القوى العظمى المتنافسة على قضم جسد العالم المتخلف عنها حضاريّا أي الذي مازال أخذا بالحضارة الثقليديّة ما قبل الرّأسماليّة أي الذي تفصله سبعة قرون عن قيم الحضارة الرّأسماليّة الحديثة و أسسها الماديّة. و مثل هذه الهوّة الحضاريّة

(3) محي الدّين القليبي: ولد سنة 1900 و توفي سنة 1954 مناضل كبير من كتبه المطبوعة ظاهرة مريبة في سياسة الاستعمار ذكرى الجماية، ملك تونس،... أبو القاسم محمد كرّو حصاد العمر، مرجع سلف ذكره، صص 391-392.

(5) زكيّة حرمل: ولدت سنة 1931 و توقيت سنة 1990 شيوعيّة برزت في أواخر الأربعينات و الخمسينات، نشطت في صفوف" اتحاد نساء تونس و كانت من مؤسّسات الاتحاد العام لطلبة تونس سنة 1952. حبيب القزدغلي و أخريات، نساء و ذاكرة تونسيّات في الحياة العامّة، مرجع سلف ذكره، ص 48.

<sup>(1)</sup> الفاضل بن عاشور: هو محمد الفاضل بن عاشور مفتي الجمهورية و عميد الكلية الزيتونيّة للشريعة و أصول الدّين ولد بضاحية المرسى في 17 أكتوبر 1909 و توفي في 20 أفريل 1970 من أهم كتبه "تراجم الأعلام" و " الحركة الأدبيّة و الفكريّة في تونس" و "أركان الحياة العلميّة بتونس"...محمد بوذ ينة مراثى المشاهير، الحمّامات، منشورات محمّد بوذ ينة، 1994، ص455.

<sup>(2)</sup> صالح فرحات: ولد سنة 1894 في منوبة اشتغل محاميا و تولّي وزارة العدل في عهد المنصف باي و أقيل منها إثر خلع الملك . سنة 1943. توفّي عام 1977. أبو القاسم محمد كر و حصاد العمر المجدد، تونس، دار المغرب العربي، 1998، ص375.

<sup>(4)</sup> محمّد النّافع: ولد في جندوبة سنة 1917 كان أستاذا في معهد صفاقس ساند الحبيب عاشور و فرحات حشّاد في النّضال السّياسي كما ساند أفكار هما النّقابيّة ناضل في صفوف الحزب الشّيوعي منذ 1943. الحبيب القزدغلي و أخريات، نساء و ذاكرة...، مرجع سلّف ذكره، ص67 (و قد بلغنا نعيه و نحن بصدد مراجعة هذا المؤلّف أكتوبر 2007 فرحمة الله على هذه النّفس الشّيوعيّة الزكيّة. (صاحبة البحث و الأستاذ المشرف)).

<sup>(6)</sup> قلاديس عدَّة: ولدت في 02 جوان 1921 في مدينة قابس التونسيّة [ و توقيت سنة 1995] انضمّت إلى الاتحاد النسائي التونسي سنة 1944 و دعّمت نشاط الحركة الشيّو عيّة بمساعدة زوجها جورج عدّة الذي كان رئيس تحرير جريدة" L'avenir ". الحبيب القزدغلي و أخريات، نساء و ذاكرة... مرجع سلف ذكره صبص 51- 75.

التّاريخيّة لا تترك لقادة سكّان الأرض" التّقليديّة" الذين تأثّروا، و سواء اعترفوا بذلك أم لا بهذه الحضارة المتطوّرة في شكليها الرّأسمالي و الشّيوعي غير اختيارات ثلاثة:

-التّعويل على الذات في طلب التّحرر.

-طلب العون من الحماة الغربيّين بغض النّظر عن الحماية المباشرة (فرنسا و انجلترا) أو غير المباشرة (الولايات المتّحدة الأمريكيّة).

-طلب العون من الاتّحاد السوفياتي و استغلال معاداته النّظريّة و الفعليّة للحماة الغربيّين.

ممّا تقدّم يظهر أنّ الاختيار الأوّل غير ممكن له "هزال" البلدان المتخلّفة القاتل. بقي الاختياران الثاني و الثالث. و لقد اختلف التونسيّون، شأنهم في ذلك شأن كلّ وطنيّي البلدان التي تشبه وضع بلادهم حضاريّا، حول أيّهما نتبنّي ؟.

فبشيرة بن مراد (وكل الشق الذي تعبر عنه) إنّما هو شق لا نتصور الآ إن يكون معاديا للاتحاد السوفياتي مناصرا، و إن كان لا يعي ذلك لانجلترا و من ثمّ للولايات المتّحدة.

و حتى عداوته لفرنسا، لا تمنع، موضوعيّا، من الذهاب إلى ما ذهبنا إليه إن انطلقنا من نظرة إستراتيجيّة لا يمكن أن يثبت بطلانها إلا الأحداث اللاحقة و بعد فترة قد لا تكون قصيرة.

من خـــلال مــا تقــدّم تكتســب الأحــداث و التنافس الدّاخلي صبغة نسبيّة. أمّا ما لا يمكــن أن تكــون لــه هــذه الصبّغة النسبيّة فهو ما يتّصــل بالتّونسيّيـن و التّونسيّـات ممّن أخذوا بالاختيار التّالث أي طلب العون من الاتّحاد السّوفياتي إذ سيكونون بهذا الاختيار قد نزلوا أنفسهم في منزلة من سيتوحد الجميع على محاربتهم حتّى يتخنوهم جراحا فتتحقق فيهم قولة الشّاعر:

#### "تكسرت الرّماح على الرّماح"

و نحن لن نخفي إعجابنا بأمثال هؤلاء الذين نشطوا و نشطن في سبيل "البعث التونسي" والتقى في محاربتهم الحامي الفرنسي و «الضتحيّة التونسيّة» و فعلا فهم إن كانوا معادين للنظرة السلّفيّة إلى الأشياء آخذين بالنّظرة الحديثة إليها فهم قرنوا مفهوم الحداثة بمفهوم العدالة الاجتماعيّة.

و لقد توحدت كلّ الثيّارات الفكريّة السياسيّة التّونسيّة المعادية للثيّار الوطني المادّي التّاريخي سنة 1944 فاتخذت من مطلب الاستقال الذي تبنّاه قبلها حزب الاستقال سنة 1944 مطلبا تجميعيّا يتجاوز الخصومة على الزّعامة أي ما ستقع صياغته فيما بعد في عبارتي "الدّستور القديم" و "الدّستور الجديد" و الذي لم يكن إذاك حقيقة ذلك أنّ ما يسمّى بالحزب السدّوري الجديد نفسه كان يضمّ النّزعات التّالية:

-النّزعة البورقيبيّة المشبعة "شحما و عظما" "بالدّيانة" الرّاديكاليّة الفرنسيّة و التي كانت تعتبر نزعة الأقليّة لأنّها ضمّت عددا من الأتباع المرتبطين ببورقيبة شخصيّا و عددا من التّابعات (النّساء) المرتبطات به كذلك شخصيّا إمّا لقرابة دمويّة أو لعلاقة عاطفيّة (وسيلة بن عمّار) و لقد كان بورقيبة إذاك يعيش في المهجر المصري.

-النّزعة اليوسفيّة وهي أكثر محافظة من النّزعة الأولى و أكثر تقبّلا في الأوساط المرفهة ماديّا و لقد كان صالح بن يوسف يعيش في تونس ممّا مكّنه من تدعيم مكانته السّياة.

-النّزعة الثّامريّة وهي أكثر محافظة من النّزعة اليوسفيّة و أكثر أخذا بفكرة"القوميّة المغربيّة العربيّة الإسلمية" و لقد كان ثامر هو أيضا يعيش في المهجر المصري و ينشط في مجموعة محمّد بن عبد الكريم الخطّابي و يعاني الأمريّن من أتباع بورقيبة في المهجر المصري.

- أمّا النّزعة الرّابعة فهي النّزعة الـ "بنسليمانية" نسبة إلى سليمان بن سليمان التّي تتحقّظ إزاء ما سبق أن ذكرنا من النّزعات " الدّستوريّة الجديدة "

و تناصر بورقيبة حينا لما تعرف من عدائه لهذه النّزعات و تتحقظ إزاءه حينا أخر، لأنّها تمثل أن "يركب" الخرواد الأمريكي.

-النّزعة الحشّاديّة نسبة إلى فرحات حشّاد (1914-1952) وهي نزعة سيكون دورها أساسيّا في الحسم بين هذه النّزعات.

-النّزعــة الوطنيّة الرّاديكاليّة ممثلة في المنجي بالي (توفي 1948) في تونس و في عــز الدّيــن عزّوز (1918-1983) فــي المــهــجــر.

هذه هي التزعات السّت على الأقل التي كانت تعنيها عبارة "الحزب الدّستوري المديد" الذي تحالف مؤق تا مع الحزب الدّستوري القديم و مع "الحزب الدّيني" ممثلا في الفاضل بن عاشور فعقد الجميع مؤتمر المصالحة المعروف بستة الفاضل بن عاشور فعقد الجميع مؤتمر المصالحة العروسي المتعاقد العروسي المتعاقد العروسي الحدّاد حمو راضية بن عمّار و الذي مثل بالسّبة إلى النّزعات البورقيبية و السّليمانية بل اليوسفية خطرا لا يعدله خطر إذ انتهى بفرز سياسي أحل الحزب الدّيني ممثلا في الفاضل بن عاشور و الشّاذلي بلقاضي الممالية [يقصد المسبب خشية الشّق البورقيبي من « تنامي شعبية هذا الشيخ [ يقصد الفاضل بن عاشور] وهو شخصية متصنّعة تجذب بدانته وخاصّة لباس الشيوخ الني يرتديه الأنظار إليه» (2).



صورة الفاضل بن عاشور

Sliman, Ben Sliman, Souvenirs politiques, Tunis, Cérès production, 1989, p 220 - (2)

<sup>(1)-</sup> الشاذلي بلقاضي: انظر شجرة أنساب هذه العائلة في الملاحق.

ممّا دفع صالح بن يوسف إلى أن يتّخذ قرار إدماجه هـو و الشيخ الشّاذلي بالقاضي ضمن الدّيوان السيّاسي للحزب الدّستوري الجديد نهايـة سبتمبر 1946: «عقدنا جلسـة للدّيوان السيّاسي الموسّع فـي مكتب صالح بن يوسف حضرها نويرة و سليم و البلهوان و الباهي الأدغم و صدفة المسعدي، وقـد ناقـش الحاضرون مسألـة ضمّ الشّيخين الفاضل بن عاشور والشّاذلي بلقاضـي، نجمي الأحداث الأخيرة، إلى الدّيوان السيّاسي الموسّع، لقـد كنـت المعارض الوحيد لهذه الفكرة لـم أكـن أريـد أن يتوسّع الجناح اليميني فـي الدّستـور الجديـد و كنـت أقـول كفانـا ألا تضمّ إدارة الحزب حاليّا غيـر حملـة الطربوش أي المثـقفيـن و إنـي لا أريـد أن ينضـم إلـى الطربوش حملـة العمائم و أنّـنـي علـى العكـس مـن ذلك أريـد أن أضـم إلـى الطرابيـش حملـة الشّاشيّـة و " البلـوزة" أي قـادة مـن منـبـت شعـبـي لقـد كـنـت الوحيـد الـذي يذهـب هـذا المـذهـب. فكـان القـرار هـو إدمـاج الشّيخيـن» (١) ولكـن لـم يمـض وقـت طويل حتى تكشّف لصالـح بـن يوسـف أنّ مـن كـان يظـن أنّـهـم لا يمـكـن أن يكونـوا أكثـر من بيـادق يحركهـم إنّمـا هـم فـي حقيقـة الأمـر أكـثـر مـن نلـك بكثيـر:

« أقام الفاضل بن عاشور حف ل تكريم لله سجناء 23 أوت 1946 " لهم تراع فيه عند ترتيب مقاعد الجلوس المكانة التي كان قادة الحزب الدّستوري الجديد يرون أنّها تليق بهم نظرا إلى مكانة حزبهم فممثلهم الرّئيسي صالح بن يوسف لهم يكن من ضمن من تصدّروا المائدة أمّا الأعضاء الآخرون فقد وزّعوا على طاولات صغيرة في أركان القاعة الأربعة . لقد أحسسنا بإهانة وحقدنا على الفاضل بن عاشور الذي كنّا قد قبلناه عضوا في الدّيوان السّياسي وأعتقد أنّنا نقدنا في جلسة لاحقة هذا التّصرت إزاء ممثلي أهم قوة في الحركة الوطنيّة التونسيّة. إنّ شهر العسل بيننا وبين الفاضل بن عاشور لن يدوم طويلا و سيعوض



#### صورة العروسي الحداد وصالح بن يوسف

تعاطف الأيّام الأولى نتافر متزايد خاصّة عند صالح بن يوسف لا سيّما أنّه كان أشدّنا عزما على إدخال الشيّخين عضويّين في الدّيوان السيّاسي (...) وأثناء الاحتفال بالدّكرى الثانية لإنشاء الجامعة العربيّة في 22 مارس 1947 لم يكد أحد يفطن لوجود صالح بن يوسف الذي حضر الحفل مرتديا ثيابا أوروبيّة في حين استقبل الفاضل بن عاشور وهو يصل إلى ميدان الدرّاجات في البلفدير بعاصفة من التّصفيق»(1). سنتا 1946 و 1947 هما إذن سنتان حاسمتان في تاريخ الوطنيّة التّونسيّة ففيهما بلغ

الحزب الديني أقصى ما يمكن أن يبلغ من تأثير في حين نحلت مكانة التيّارات البورقيبيّة واليوسفيّة والبنسليمانيّة فأصبحت تخطب ودّ شيوخ من أمثال محمد الطاهر بن عاشور وابنه محمد الفاضل بن عاشور ومحمد الصالح بن مراد.

كتب سليمان بن سليمان في هذا الموضوع: « زرنا الشيخ الطّاهر بن عاشور والسد الفاضل بن عاشور والشيخ ابن مراد. كان الحديث مع الطّاهر بن عاشور ممتعا حقا أمّا الأمر مع ابن مراد فكان متهافتا. كانت نزاهتهما مرتبطة ارتباطا عكسيّا بذكائهما وكذلك بوطنيّتهما فابن عاشور الذي تنزوّج من امرأة مبذرة (2)

Sliman Ben Sliman, Souvenirs Politiques Op. Cit. p 230 -(1)

<sup>(2)-</sup> هي " فاطمة بنت محمد بن مصطفى محسن أنجبت ثلاثة أبناء وبنتين هم : الفاضل الزيتونية ، مدرس ومفت، تزوج من صبيحة بنت محمد العزيز جعيط) وعبد الملك ( الصادقية ومعهد كارنو، موظف ، تزوج من راضية بنت الحبيب الجلولي وزير أول للملكة التونسية) وزين العابدين ( معهد كارنو، موظف ، تزوج من فاطمة بنت صلاح الدين بن المنصف باي) وأم هاني تزوجت من أحمد بن محمد البشير الخوجة – قائد) وصفية (تزوجت من الشاذلي الأصرم ، موظف) أرنولد قرين العلماء التونسيون، مرجع سبق ذكره، ص 33.

حسب شهادة قريبها سي محمد محسن، كان « دائما خالي الوفاض في حاجة السياسي المال مستعدّا لإعانة الحماية في كل الضرّبات السيّئة: التّجنيس، التّخريب السيّاسي أثناء الأحداث التي عقبت 18 جانفي 1952...»(1).

إنّ ما يهمتا نحن هو كيف تتاولت راضية بن عمار هذه الأحداث في علاقتها ببشيرة بن مراد و" الحزب الدّيني" الذي يقف وراء نشاطها السياسي. لقد تزوّجت راضية بن عمّار سنة 1940 من قريبها الأموي حمّودة الحدّاد عن حب، وراضية بن عمّار تحرص على التّأكيد على ذلك في ما يشبه الغمز ببشيرة بن مراد و خاصّة بقريبتها وسيلة بن عمّار بالشّاذلي التي ربطتها، وهي متزوّجة، علاقة لا إجماع حول طبيعتها بالحبيب بورقيبة من 1943 إلى 1962: «تزوّجت من ابن خالتي حمّودة الحدّاد ، في سنّ التّامنة عشر، ولم يكن

« تزوجت من ابن خالت حمودة الحدّاد ، في سنّ الثّامنة عشر ، ولم يكن هذا الزّواج مصلحيّا إذ ربطتنا علاقة حب فكنّا الاثنين وطيلة السنوات النّسع والعشرين التي عشناها جنبا إلى جنب سعيدين جدّا»(2).

وعلى الرّغم ممّا تصف به زوجها من صفات تفيد جميعها أخذه بفكرة التّقدّم فالسّنة فيها لم تنشط اجتماعيّا أي في نهاية الأمر سياسيّا إلاّ بداية من هذه السّنة الحاسمة، سنة 1946 التي رأينا تعدّد التيّارات السياسيّة فيها بل تعدّد التّزعات ضمن التيّار الواحد. كتبت راضية الحدّاد:

« إنّ أوّل اجتماع سياسي شاركت فيه كان سنة 1946 في بيت وسيلة بن عمّار وقد حضر هذا الاجتماع خاصّة زكيّة زوجة الطّاهر بن عمّار و بشيرة بن مراد و نائلة بن عمّار كانت منظمات هذا الاجتماع على اتصال ببورقيية (و كان إذاك في المهجر المصري) و كانت مهمّتهن تتمثل في تجميع النساء الوطنيّات و تجنيدهن لجمع المال فكان أوّل ما قمنا به هو تنظيم حفل لصالح البيت الإسلامي» (3).

Sliman Ben Sliman, Souvenirs Politiques, Op. Cit, p 230 -(1)
RadhiaHaddad: Parole de femme, Op. Cit, p 85 -(2)

هذا الشّاهد يؤكّد ما سبق أن ذكرنا عن سنة 1946 ، سنة الإجماع الوطني حول مطلب الاستقلال الذي وحّد بين مختلف القوى السّياسيّة، باستثناء الحزب الشّيوعي، أي سنية "شهر العسل" بينها على حدّ تعبير سليمان بن سليمان و إلا فما الذي يمكن أن يجمع بين وسيلة و نائلة بن عمّار الدّائرتين في مدار بورقيبة وزكيّة بن عمّار الممثلة لتيّار وطني شديد الاعتدال لموقع زوجها الاقتصادي والسّياسي و بشيرة بن مراد المعبّرة عن تتامي تأثير الحزب الدّيني سنتي من الموقع و بشيرة أله الذي اتخذ التابي الذي الذي الذي الذي الذي المناهمة مين المركة الكشفية ميدانا للعمل السياسي فأسست حبيبات الكشّافة سنة 1946 إنّ هذا الثيّار بعيد جدّا في روحه عن الثيّار الدّيني متحقظ إزاء النّزعتين البنسليمانيّة و البورقيبيّة في الحزب الدّستوري الجديد قريب من النّزعة اليوسفيّة ولكنّه أكثر ارتباطا بالوطنيّة الرّاديكاليّة ممثلة في المنجي بالي وعز الدين عزّوز وبالحركة الثقابيّة الوليدة المؤهلة أكثر من غيرها للحسم بين كلّ الثيّارات .

و لذلك نرى راضية الحدّاد تكتب زمن اشتداد الخصومة بين اليوسفيّة والحزب الدّيني ولجوء الطرفين إلى سلاح ثلب الخصم وتشويه سمعته أخلاقيّا: « وصلت بي سذاجتي في هذه الفترة إلى حدّ أنّني استشطت ذات يوم غيظا وأنا أستمع إلى أحد النّاس ادّعى أمامي أنّ واحدا من أبطال الدّستور الجديد كان على علاقة غير شرعيّة براقصة معروفة. كانت أخلاقيّتي القائمة على فصل فظ بين الخير و الشرّ غير مهيّأة إذاك للقبول بوجود الأمرين معا في الشخص الواحد وفي الآن نفسه» (1). ان العلاقة بين راضية الحدّاد وبشيرة بن مراد ستكون وديّة طيلة هاتين السنتين ولكنها ستبدأ بالفتور عندما يبدأ الرّصيد الذي اكتسبه الحزب الدّيني سنة السنتين ولكنها ستبدأ بالفتور قوى جديدة أهمّها على الإطلاق الاتّحاد العام التونسي

Radhia Haddad Parole de Femme, Op. Cit, p 88 - (1)
Radhia Haddad: Parole de Femme, Op. Cit, p 85 - (1)

للشخل من ناحية و تتامي عداء الحساسيّتين البنسليمانيّة و اليوسفيّة لهذا الحزب. كتبت راضية الحدّاد في تفسير ارتخاء العلاقة بينها وبين بشيرة بن مراد مشيرة إلى السبّب الأولّ:

«كنت باستمرار أحث بشيرة بن مراد على أن توسّع أكثر من مجال نشاط جمعيّتها وذلك بأن تسعى بادي ذي بدء إلى تمكينها من أن تنشط رسميّا فتخرج بها من حالة السّريّة التي تنشط في نطاقها وتغض الإدارة الفرنسيّة النظر عنها ثم بتجاوز الإطار الضيّق، نطاق الفتيات " المدللات" (b.c.b.g ) المنحدرات من أوساط مثقفة ميسورة لتعبئة كل نساء البلاد بالتركيز على مشاكل السّاعة الحقيقيّة» (أ). وكتبت راضية الحدّاد في تفسير بعض أسباب تلاشي تأثير بشيرة بن مراد وهو تلاش لا يمكن عزله عن تقلص تأثير الحزب الدّيني مشيرة إلى تلاقي الشّقين اليوسفي (ولقد تعرّضنا لذلك في ما سبق من صفحات ) و البورقيبي ممثلا في الحاشية النسائية البورقيبيّة أي في وسيلة ونائلة بن عمّار على محاربة بشيرة بن مراد:

« و من ناحية أخرى فإن علاقتنا ستفتر لا بسبب اختلاف في الرّأي و لكن نتيجة حادث سخري» (2) و ملخّص هذا الحادث هو أنّ راضية الحدّاد كتبت مسرحيّة يستفيد من مداخيلها الطّلبة التونسيّون الدّارسون في فرنسا بطلاها الأساسيّان هما راضية الحدّاد التي تقوم بدور الطّالب التونسي و نائلة بن عمّار بدور الفتاة الأجنبيّة و هدفها التنفير من الزّواج بالأجنبيّات. هذه المسرحيّة تتضمّن في بعض ردّ الطّالب على جواب من الزّواج بالأجنبيّات. هذه المسرحيّة تتضمّن في بعض ردّ الطّالب على جواب (راضية الحدداد) " كلّ الفضل في ذلك يعود إلى بشيرة بن مراد" و لكن في كلّ مرة كان يحدث أن يتملّك نائلة بن عمّار وهي تسمع هذا القول ضحك مجنون حتى اضطربّ راضية الحددد أن تتجاهل هذه الجملة ممّا تسبّب فحي اغتياظا لا مزيد عليه . و لا تشك راضية وسفيّة الحددد في أنّ سلوك نائلة بن عمّار كان يندرج ضمن خطّة يوسفيّة

Radhia Haddad : Parole de femme, Op.Cit, p 96 -(1)

Radhia Haddad : Parole de femme, Op. Cit, p 96 - (2)

بورقيبيّة تهدف إلى مقاومة الحزب الدّيني الأصولي إذ يؤكّد وجود هذه الخطة أنّ راضية الحدّاد كتبت مسرحيّة حول الكشّافة قامت بالدوّر الأساسي فيها فتاة مقربّة من بشيرة بن مراد وكادت عائلة بن مراد بل عائلة الباي محمد الأمين تحتكر كل تذاكر الدّخول وقد حدثت المفاجأة غير السّعيدة يوم العرض عندما لوحظ أنّ عدد الحاضرين محدود جدّا ممّا دفع راضية الحدّاد إلى أن تكتب في هذه الحادثة: « فهمت أخيرا ، أنّ الأمر يتعلّق بتخريب لا ذوق فيه» (1).

على أنّ نفي راضية الحدّاد أن يكون سبب القطيعة بينها وبين بشيرة بين مراد سببا فكريّا سياسيّا لا يعني أنّها كانت تقول بما كانت تقول بما كانت تقول بما كانت تقول به بشيرة بن مراد إذ المرأتان تنتميان إلى تيّارين متعارضين هما التيّار السلّفي والتّاريخي العقلاني:

« كان يعوق التواصل بيننا الاحترام الواجب عليّ إزاء امرأة تكبرني سنّا وكذلك ما كنت أحس به من ضيّق غريزي مردّه إلى التّفكير في أنّها كانت ابنة أكثر أعداء الطّاهر الحدّاد ضراوة»(2).

هذه هي نقطة الخلاف الأولى: الموقف من قضية الحجاب وهي قضية قد تبدو من الوهلة الأولى مجرد قضية ثقافية ولكنها في حقيقة الأمر، و إن دققنا النظر، قضية حضارة بكل ما يمكن أن تعنيه هذه الكلمة.أمّا نقطة الخلاف الثانية فهي تسمل بالنظرة إلى المجتمع و بضرورة أن تسمع النظرة إليه فلا تختزله في بعض الفئات الاجتماعية المدنية المحظوظة و لقد أوردنا شاهدا لراضية الحدّاد يؤكّد ما نذهب إليه أمّا نقطة الخلاف الثالثة فهي تسمل بالنظرة الاقتصادية التي كان لزوجها الفضل الأكبر في غرسها فيها: "قلت ذات مرة لزوجي (الذي شكلني على الهيئة التي أنا عليها الآن): "قلمح إلى أن أكون غنية. اندهش من ذلك وسألني: "وما الذي ستفعلينه بمالك؟ قلت: حتى أعين الفقراء على أن يعيشوا حياة أفضل.

Radhia Haddad : Parole de femme, Op. Cit, p 98 -(1)

Radhia Haddad : Parole de femme, Op. Cit, p 96 - (2)

### قهقه ضاحكا ثمّ قال لي :

"ولـم، بربّك، لا تطمحين، بدلا من ذلك، إلى أن يصبح الفقراء أغنياء ؟ "
لقد فهمت، فجأة أنّ الإحسان الذي تدعو إليه الأخلاق الثقايديّة إنّما يهدف
قبل كلّ شيء إلى تأمين مكان في الجنّة للمحسنين وأنّ العالم ليس جامدا
و أنّ ما يقوم عليه من بنى يمكن تغييره بما يضمن لكلّ فرد أن يؤمّن به حاجاته»(1).

هذه النّقاط الثلث مجتمعة هي التي باعدت بينها وبين بشيرة بن مراد فكريّا وسياسيّا وقلصت من معاداة راضية الحدّاد التّاريخيّة العقلانيّة للشّيوعيّات التّونسيّات فلم تذكر من أسباب بعدها عنهن غير انحصار نشاطهن في جيب تونسيّ ضيّق:

«كان اتحاد النساء التونسيّات ذي الانتماء الشيوعي ينشط منذ 1944 وكان يوجد في العاصمة تونس عدد من النّوادي النّسائيّة الخاصّة ولكن هذا النشّاط لم يكن ليطال غير أجزاء جد خاصّة من السكّان.كانت فكرة بعث جمعيّة نسائيّة جماهيريّة شعبيّة ودستوريّة تخامر البعض ولكنّها لم تكن من ضمن الأولويّات أنذاك » (2).

لا عداء قشريّا، إذن، عند راضية الحدّاد للشّيوعيّات التّونسيّات وما ذلك إلاّ لأنّ راضية الحدّرب الدّستوري الجديد سنة 1952 ترى أنّ الحركة الوطنيّة إنّا ما تمثّلها الحساسيّات التّالية:

- الحساسيّة الدّستوريّة الأصليّة
- الحساسيّة الكشفيّة ممثلة في المنجي بالي وعز الدين عزّوز وهي حساسيّة ثامريّة (نسبة إلى الحبيب ثامر في المهجر المصري).
- الحساسيّة النّقابيّة ممثلة في فرحات حشّاد ومحمود المسعدي وزوجت شريفة المسعدي $^{(3)}$ .

\_

Radhia Haddad: Parole de femme, Op. Cit, pp 86-87 - (1)

Radhia Haddad :Parole de femme, Op. Cit, p 101 - (2)

<sup>(3)-</sup> شريفة المسعدي: من مواليد حومة السوق بجربة تزوّجت محمود المسعدي عيّنت مديرة للمدرسة الإعداديّة للفتيات بباب الجديد اعتقلت يوم 7 ديسمبر 1952 مع سائر أعضاء الهيئة المديرة للاتحاد العام التونسي للشّغل توفيت في 05 أوت 1990. السيدة الدوالقايد، منارات الفجر...، مرجع سلف ذكره، صص 295– 296.

و هذا الوجه من وجوه الحزب التستوري هو الوجه الجذاب في الفترة ( 1948 – 1952) و على المرء أن ينتظر موت الحبيب ثامر سنة 1949 في المهجر المصري و قدوم المقيم العام الفرنسي جان دي هوتكلوك إلى تونس و انتهاج نهج القمع العشوائي الذي طال حتى بعض المتعاونين مع الحماية مثل محمد الصالح مزالي حتى لا نتحدث عن المتشدّدين من المنتمين إلى مختلف التيارات الفكرية السياسية لتختلط الأمور على عامّة النّاس الذين لم يكن بمقدور هم (ويبدو أنه ليس بمقدور هم اليوم) أن يميّزوا بين مختلف وجوه الحركة الوطنية وهي كل لا يتجزّأ عند من يريدون بناء مستقبل هذا البلد على أساس من الفهم الصحيح أو القريب من الصحيح لتاريخهم المعاصر.

لا نستغرب، عندئذ، بعدما قدّمنا، أن نسرى نجم الثيّار السلفي ونجم بشيرة بن مراد ضمنه يبدأ بالأفول في هذه الفترة وذلك على الرعم من الجهد الذي بذله محمد الصالح النّفر لإيقاف نزيف التيّار السّافي. ان السلطات الفرنسيّة ستمكّن بشيرة بن مراد سنة 1951 من حق التشاط رسميّا ولكن بعد فوات الأوان إذ ستدخل البلا بعد فترة قصيرة في دوّامة من العنف طيلة سنوات عديدة (1952–1956) و ليست بشيرة بن مراد، عمرا و تكوينا و انتماءا اجتماعيّا مؤهّلة للقيام بدور فعّال في فترة مثل هذه شأنها في ذلك شأن كلّ النّساء التونسيّات المنتميات إلى مختلف الثيّارات موضوع بحثنا.

## القصل الثالث

فاطمة الجلولي

غربة النظرية التاريخية المادية في تربة محروثة "غزّاليّا "



« لم نكن نفكر في الجانب الديني لأنه كان واضحا في عائلاتنا (الصيام و الصلاة و الزكاة) فالتّخلّف بالنسبة إليّ هو تخلّف اقتصادي»

هذا الفصل الثالث من فصول القسم الأول من بحثنا هو أعقد الفصول نظرا السي ما أحيط به نشاط الفتيات و النساء التونسيّات الشيوعيّات أو حتى المتعاطفات مع الحزب الشيوعي التونسي من حصار فكري ضربه عليهن التيّاران السلفي والتيّار التّاريخي العقلاني على حدّ سواء.

وفع النين لم يسمعوا وفع النين لم يسمعوا باسم بشيرة بن مراد أو راضية الحدداد يتضخم عدد من لم يسمعوا الببتة بأسماء حفيظة درّاج التي كانت تكتب منذ نهاية الحرب العالمية اللبية بأسماء حفيظة درّاج التي كانت تكتب منذ نهاية الحرب العالمية الثانية في جريدة اتحاد نساء تونس (Union des Femmes de Tunisie) و أوجيني فواتا (زوجة محمد النّافع لاحقا) وفاطمة الجلولي النتين كانتا تكتبان في أختها الصّغرى جريدة اتحاد الفتيات التونسيّات (Union des Jeunes Filles de Tunisie) وعدد آخر من الدّاعيات الشّيوعيّات إلى البعث التونسي اللائي اتجهن لأسباب متعدّدة والتشاط الميداني الصدّرف من أجل تجسيد فكرة التقدّم على المستوى الاجتماعي والاقتصادي مثل قلايس عدّة (1921–1995) اليهوديّة التونسيّة التي فاق نشاط عائلتها ومن ضمنها خاصنة زوجها جورج عدّة في خدمة هذه البلاد نشاط عائلتها ومن ضمنها خاصنة زوجها جورج عدّة في خدمة هذه البلاد نشاط عدد غير قليل من العائلة التونسيّة التي تحوّلت بفعل أقلام منحازة



صورة قلاديس عدة



صورة أوجينى فواتا

و قاصرة إلى رموز" لنضال وطنجي" (1) أثبتت الأيّام أنّه يجب على الأقل أن يوضع بين ظرفين ومثل زكية حرمل (1931 – 1990) التي مازال أخوها محمد حرمل (ولد سنة 1928) يشرف على الحزب الشيوعي التونسي ومثل منجية المولدي وجميلة المودّب وغيرهن من التونسيّات الشيوعيّات الكثيرات.



صورة زكية حرمل

(1) وطنجي: مبالغ في إظهار وطنيّته عن باطل خاصّة و معروف أنّ الجيم و الياء في العثمانيّة تفيدان امتهان الشّيء.



و لقد رأينا في الفصل السّابق كيف وصفت راضية بن عمّار الحدّاد، وهي أقل تحقظا من غيرها من النّساء المنتميات إلى النّيار الثّاريخي العقلاني إزاء الثيّار الثّاريخي المادّي، نشاط النّساء التّونسيّات الشّيوعيّات بأنّه بدأ سنة 1944 وكان من ناحية محصورا في بعض النّوادي النّسائيّة الخاصّة في العاصمة ولم يكن من ناحية ثانية يهم غير جيوب جدّ خاصّة من السّكّان فهل تجنّت راضية الحدّاد في حكمها على التونسيّات الشّيوعيّات؟ أي هل جانبت الحقيقة؟ إنّ نا لا نعنقد ذلك بيل إنّ عنوان هذا الفصيل نفسه يؤكّد هذه الحقيقة إذ كان هؤلاء الشّيوعيّات يعبّرن عن صعوبة تغلغل النظريّة الثاريخيّة الماديّة في تربة محروثة عزّاليّا لأسباب نتصل من ناحية بهذه النظريّة ذاتها ومن ناحية ثانية بعدد من المواقف من قضايا الوطنيّة و العرق و القضيّة الفلسطينيّة ؟



إنّ بإمكان المرء أن يبرّر، ميتافيزيقيّا، معاداة التّيّار السّلفي التّاريخيّة الماديّة و لكنّه لا يمكنه ذلك إذا تعلق الأمر بالتّيار التّاريخي العقلاني ذلك أنّه إذا كانت النّظريّـة السّلفيّة، مثلما بيّنًا ذلك في مدخل هذا البحث، تعبّر عن إيديولوجيا مجتمع ما قبل حديث أي ما قبل رأسماليّ ترقى على الأقل إلى أبي حامد الغزّالي (1058-1111) الذي استمات في الدّفاع عن أسس المجتمع التّقليدي المسلم في العهد السّلجوقي(1) واتّخذ من محاربة الفلاسفة المسلمين " المتغرّبين" ( لأخذهم عن فلاسفة اليونان) وسيلة للحفاظ على " دين الأجداد" وتحصين المجتمع سلفيًّا حتَّى يتمكَّن من الصمّود ضدّ " الغزو الثقافي" الأجنبي فإنّ النّظريّتين التَّاريخيّة العقلانيّة والتاريخيّة الماديّة هما نظريّتان تعبّران عن إيديولوجيا المجتمع الحديث أي الرّأسمالي أي غير التّقليدي لـذلك فهـمـا نظريّتان قاتلتان للنّظريّـة السّلفيّـة و لدعاتها أمثال محمد الصالح بن مراد و بشيرة بن مراد و محمد الصالح النّيفر و زوجته سعاد ختَّاش رئيسة الفرع النِّسائي لجمعيِّة الشبَّان المسلمين بغضَّ النَّظر عن الاختلافات الفرعيّة بين من ذكرنا. فما تقوم عليه هاتان النّظريّتان هــو إخضــاع الثقــافــي و مــن ضمنــه الدّينــي للتّاريخ أي السّعــي دائمــا إلـــي ربــط الفكرة بموضوعها المحدّد في التّاريخ الذي لا بداية له ولا نهاية إذ أنّ هذه الفكرة تمر تماما مثل حياة الإنسان بفترات ولادة فنمو فشيخوخة الخ... و ما يبد و عند النّظريّـة السّلفيّة من كمال تحقّق في الماضي في شكل

الناصر ماجستير الطّالبة عفيفة الحسني، " من بذور الحداثة في رباعيّا ت الخيّا م (1048-1132)" إشراف الأستاذ محمّد النّاصر النفز اوي، تونس، كأنية ع [1] إ، 2007 (غ م ).

ديني معيّن ليس في حقيقة الأمر، عند الآخذين بهاتين النّظريّتين، غير فترة طفولة إنسانيّة عقبتها فترة أنضج عقبتها فترات أكثر نضوجا وحبّى نعطي على ذلك مثالا تبسيطيّا يمكن أن نقول إنّ آدم وحوّاء مثلا اللّذين يظهران في عدد من الكتب المقدّسة على هيئة إنسانيّة يبدوان عند القائلين بهاتين النّظرتين إنسانين بدائييّن بكلّ ما يمكن أن تعنيه صفة البدائيّة.

فعندما يقرأ المرء ما كتبت بشيرة بن مراد يلاحظ أنّ عالمها البشري تعمره شخصيّات إسلاميّة أغلبها من القرن السّابع الميلادي أمّا من يقرأ لراضية الحدّاد فهو يلاحظ أنّ عالمها مسكون بكائنات معاصرة بل يحسّ بغياب كلّ ميتافيزيقا من تفكيرها، إذ لا وجود عندها لقيم حقيقيّة في هذا العالم غير القيم القابلة للتّحقيق الآن وهنا: التعليم الكامل والإجباري للذكور والإناث، العدالة الاجتماعيّة فمفهوم الشّر والخير يصبح انطلاقا من مثل هذا الفهم للأشياء مفهوما اجتماعيّا واقتصاديّا.

النظرتان التّاريخيّتان العقلانيّة والماديّة هما، إذن، نظرتان توأمان حديثتان تتّققان في معاداتهما النّظرة السّلفيّة ومن يود أن يتاكّد من ذلك فليعد إلى مقالة الشّيوعي روبير لوزون " ابن رشد " التي نشرها في " المستقبل الاجتماعي" في 15 جويلية 1920 التي « نصح فيها التّونسيّين بالتّعلق بكلّ ما هو تقدّمي في الحضارة الإسلاميّة واتّخذ مثال ابن رشد [ لا الغزّالي ] رمزا وطنيّا يتحتّم على التّونسيّين السيّر في طريقه» (1).



(1) الحبيب القزدغلي، تط

. 4

و إذا لم يقتتع بما ذكرنا فليعد إلى سير عدد من النّاشطين والنّاشطات التونسيّين مثل أحمد بن ميلاد (ولدت 1917) وزوجته نبيهة بن ميلاد (ولدت 1917) وغير هما وسيرى عندئذ بسهولة عمليّة " الذهاب والإيّاب" بين هاتين النظريّتين التّاريخيّتين العقلانيّة والماديّة.

و على السرّغم ممّا ذكرنا فإنّ تاريخ الحزب الدّستوري هو في حقيقة الأمر تاريخ مقاومة للثيّار التّاريخي المادّي و لما يرى أنّه حيد، في هذا الثيّار، عن "الوطنيّة" و ذلك من دون أن يتحرّج من السسّط و على كثير من أف كار السّبوعيّين الاقتصاديّة و الاجتماعيّة و الثقافيّة حتّى أنّ المرء ليتساءل عن مصادر البرامج الدّستوريّة الجديدة و الاتّحاديّة الشّغليّة التّونسيّة على الأقل حتّى فشل " التّجربة الاشتراكيّة الدّستوريّة البنصالحيّة" نهاية سبّينات القرن العشرين وهي لم تكن بحال من الأحوال مصادر إسلاميّة أو ليبراليّة غربيّة. كتب أحد المؤرّخين التونسيّين الجادّين في قضيّة العلاقة بين الوطنيّة والأمميّة:

« نضال التونسيّان الشّيوعيّان هو في نفس الوقت وطنيّ وأمميّ فهم يؤمنون إجمالا بتحرير بلادهم من ربقة الاستعمار غير أنّهم يعتقدون، بحكم قناعاتهم الأمميّة ، بأنّ ذلك لا يتنافى مع العمل على تحقيق مجتمع تونسىّ تسوده العدالة الاجتماعيّة

و تنصهر فيه جميع الأجناس . و كانت المعادلة بين الوطنية والأممية في منتهى الصتعوبة خصوصا أنّ الحركة الشيوعية التونسية كانت (...) جزءا لا يتجزّأ من الحركة الشيوعية التالثة تأتمر بأوامرها وتلتزم بقراراتها و كانت سياسة الأممية الثالثة و مواقفها (...) تنبثق من الواقع الأوروبي و تسطر طبقا لموازين القوى بالقارة الأوروبيية» (1).



وكتب علي جراد في الموضوع نفسه مقالا بعنوان نحن والمسألة الوطنية: «لم يترك الشيوعيون أبدا مبدأهم في حق الشعوب في تقرير مصيرها ولم ينسوا ما قالمه ماركس " الشعب الذي يضطهد شعبا آخر لا يتيسر له أن يكون حرا" إنّ الفاشستين أعداء الشعب يقومون الآن بدعاية متسعة النطاق ضد الشيوعية فهم يقولون للفرنسين الشيوعين يريدون إلقاءكم في البحر، و لكنهم مع التونسيين يتكلمون بلهجة أخرى: لقد أغفل الشيوعيون مبادئهم وتتاسوها وأصبحوا هم استعماريين ... ولسوء الحظ وقع بعض الوطنيين في فخ الفاشستية وأصبحوا هم

<sup>(1)-</sup> علي المحجوبي ، تقديم أطروحة حبيب القزدغلي ، تطور الحركة الشيوعية بتونس 1919 – 1943 ، مرجع سلف ذكر ه، -8.

كذلك يقومون بحملة كاذبة ضدّ حزبنا.

لا أيها الزعيم بورقيبة إنّ الشيوعيّين لازالوا ثوريّين وسيبقون كذلك ولم يهملوا شيئا من مبادئهم التي أظهرت الأيّام صحّتها ونحن معشر الشيوعيّين التونسيّين نجاهد دائما – رغم ما أثبتموه في خطابكم بالقيروان – لتحرير وطننا: البلاد التونسيّة تحريرا سياسيّا و اجتماعيّا و اقتصاديّا و لازلنا نعتبر الاستعمار عدوّا ألد لكلّ من الشّعوب المغلوبة على أمرها وعملة البلاد الاستعماريّة ولم نغفل عن مقاومته و لو لحظة واحدة بكلّ حزم ونشاط. إنّ الاستعمار بالنسبة إلينا – ليس هو مجرد سلطة سياسيّة فقط ولكنّه كذلك و بالأخص سلطة اقتصاديّة وإخواننا الشيوعيّون الفرنسيّون الذين اتهمتموهم بخيانة الشيوعيّة لإرضاء الاشتراكيين و الرّاديكاليّين

يقومون الآن بنضال عنيف ضد الـ 200 عائلة التي تستثمر 90 مليونا من فرنسيّين و شمال إفريقيّين و صينيّين و زنوج و يناضلون في نفس الوقت ضد الفاشستيّة التي تريد أن تجعل من الشّعوب المستعمرة أو الاستعماريّة فريسة لحفنة من كبار الماليّين و ما إلى 2000 عائلة و الفاشيرة ونضال إخواننا الشّيوعيّين الاستعمار الفرنسي في صيغته السياسيّة والاقتصاديّة ونضال إخواننا الشّيوعيّين الفرنسيّين ضدّهما هو في الحقيقة نضال الاستعمار.

وحزبنا الشيوعي التونسي ناضل ضد الشركات الكبرى التي ابتزت ثروات بلادنا و أفقرت شعبنا و حكمت عليه بالموت جوعا و يناضل ضد العناصر الرجعية الفاشستية التي مازالت ماسكة بزمام الحكم ببلادنا و التي تستعمل كل ما بقي لديها من السلطة و النفوذ كي تخضع شعبنا للاستثمار الاستعماري الشنيع واضطهاده. و جهادنا هو في الحقيقة جهاد ضد الاستعمار. فالشيوعيون لازالوا أبطال تحرير بلادهم من سلطة الاستعمار الفرنسي و سلطة الإقطاعية الأهلية و لازالوا يسعون لبسط نظام سوفياتي بتونس.

و لكن الشيّوعيّين عمليّ ون لا خياليّ ون ويميّ زون بين الغاية و المطلب الاستعجالي فعندما نحاول تجهيز كل قوى الشعب النضال في سبيل المطالب الإستعجاليّة لا ننسى أبدا غايتنا التي هي غاية شعبنا ونعلم أننا نصل السي الغاية عن طريق النضال للمطالب الإستعجاليّة. و الفاشيزم و الحرب يمثلان خطرا حاليّا لا يمكن لشعبنا التونسي أن يق ف أمامه مكتوف الأيدي إذ أن مصالحه مهددة بذلك الخطر ، ولشعبنا فائدة كبرى في منع الحرب ومنع الفاشستيّة من المجيء للحكم ولذلك نسعى لتقريبه من الشعب الفرنسي الذي يناضل بكلّ قواه للاقاع عن الديمقراطيّة ضد الاستعباد الفاشستي. وبنضاله مع الشعب الفرنسي ضد الفاشستيّة يناضل شعبنا في الحقيقة ضد الاستعمار لأنّ الفاشستية هي دكتاتوريّة الرّاسمال الكبير يعني الاستعمار على أنّ الشيوعيّين لا يتغافلون على المطالب الثونسيّة البحتة في النضال ضد الفاشيّة ولكنّهم بالعكس يجعلون على المطالب التونسيّة على رأس برنامج عملهم إذ يعلمون سلفا أنّ إعطاء رغبات الشعوب المغلوبة على أمرها هو شرط أساسيّ للتغلب على الفاشستيّة والشيّوعيّون التونسيّون يبذلون نشاطا كبيرا الدّفاع على شعبهم المضطهد من طرف أقوياء المال »(1).

إنّ موضوعنا لا يتعلّق بتاريخ الحزب الشيّوعي في علاقته " بالمسألة الوطنيّة " فهذه قضيّة تناولها عدد غير قليل من الباحثين و الباحثات التونسيّين بالدّراسة سواء أتعلّق الأمر بفترة ما قبل الحرب العالميّة الثانية عندما كانت سياسة هذا الحزب لصيقة تمام اللصوق بسياسة الحزب الشيّوعي الفرنسي أم بفترة ما بعد هذه الحرب عندما " تتونس " و اتّجه وجهة " وطنيّة " صريحة و إنّما يتعلق بمساهمة هذا الحزب،

<sup>(1)-</sup> الطليعة، افتتاحية 28 جو ان 1937.

في وجهه النسائي، في النشاط الفكري السياسي على غرار مساهمة الحزب " السلفي في وجهه النسائي ممثلا في بشيرة بن مراد و في سعاد ختّاش النيفر

في هذا النشاط و على غرار مساهمة الحزب الدستوري في وجهه النسائي،

في النشاط ذاته ولن يخطر ببال أحد، وهو يقرأ ما أورد علي المحجوبي

عن الشّيوعيّين و من ثمّ عن الشّيوعيّات أن ينفي عن القوم صفحة



مكتب إدارة اتّحاد نساء القطر التّونسي سنة 1945 من اليسار إلى اليمين : بيس. سلامة وأوجيني فواتا (زوج محمد النافع فيما بعد) وج. دامبورجيس وأ. حنفي وف. هناي و سيمون .جولان

" الوطنيّة " إذ الوطنيّة " وطنيّات " فإذا كانت " الوطنيّة السلّفيّة " إسلاميّة تتّخذ من " مكّة قبلة"

لها و إذا كانت الوطنيّة الدّستوريّة تتّخذ إمّا من القاهرة أو من فرنسا

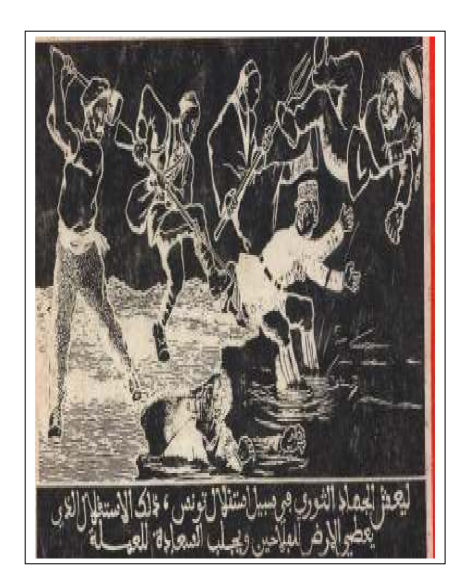
أو من واشنطن قبلة لها فإن الوطنيّة التّاريخيّة الماديّة كانت تتّخذ من "موسكو" قبلة

لها لأنّ التيّار التّاريخي المادّي كان في عشرينات القرن العشرين أكثر معاداة

للاستعمارين الفرنسي و البريطاني من الثيّارين الدّيني و العقلاني مثلما يبيّن ذلك

كتاب " المسألة التونسية " الصّادر سنة 1922:





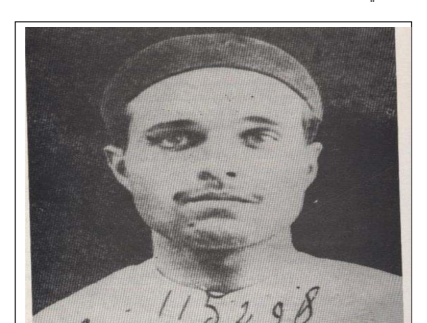
# معلقة شيوعية ألصقت على جدران العاصمة سنة 1926 تطالب باستقلال تونس

ممّا يفسّر موقف الشّاب أحمد بن ميلا مشلا وهو سليل إحدى العائلات التّجاريّة الحضريّة في تونس سنة 1924 من نشاط "جامعة عموم العملة التونسيّة"

التي أنشأها محمد علي الحامي إذ رأى فيه، على المستوى الاستراتيجي،

نشاطا مشتتا للطبقة العاملة التونسية بمختلف مكوناتها العرقية والدينية مثلما يفسر

إقبال عدد من الشبّان التونسيّان على الانخراط في " الشبيبة الشبيع عيّة" أمثال الهادي الفارح و فيكتورزانا والهادي الغربي التي سيواجهها الثيّار السلفي بتأسيس جمعيّة " الشبّان المسلمين" و الثيّار التّاريخي العقلاني بتأسيس " الشبيبة المدرسيّة ".





إن مواقف هؤلاء الشيوعيين هي مواقف وطنية لأنها تحريرية إذ من الذي

بإمكانه أن يدّعي أنّ الشّيوعيّين التّونسيّين كانوا من دعاة قمع حركات التّحرّر

في تونس وفي العالم ومنها حركة التّحرر الفلسطيني فكيف ذلك؟

يقول التيّاران التّاريخي العقلاني و التّاريخي المادّي معا بفكرة التّقدّم الإنساني

لا بفكرة التقدّم القومي أو الوطني ، فالحضارة بالنسبة إليهما هي كلّ يسير

باطراد حتمي إلى الكمال الذي سيتحقق في مقبل الأيّام فمستقبل الإنسانيّة أمامها

لا وراءها و إذا كان التّيار التّاريخي يرى أنّ قوام " الفردوس الآتي " هو سيادة العقل

فإنّ التيّار التّاريخي المادّي يرى أنّ قوام" الفردوس الآتي" هو سيادة الشّيوعيّة.

أين يكمن في اتهام التيّارين إذن ؟ هو يكمن في اتّهام التيّار التّاريخي المادّي

التيّار التّاريخي العقلاني بأنّه قومي في نهاية المطاف لأنّه يطمح إلى أوربة العالم

أي إخضاعــ لسيطرة طبقة رأسماليّـة غربيّة غايتها السيطرة على الطبقة العالميّة

و من هنا كانت دعوة الثيّار التّاريخي المادّي إلى تجاوز كلّ ما يعيق تحقيق

" الفردوس المادي التاريخي " من وطنية ضيقة و من دين ، هما في نظره سلاح

أخصام ظاهرا أصدقاء حقيقة وهم الرّأسماليّون المحتلّون و الرّأسماليّون الواقعون في

الاحتلال أمّا غير المستفيدين من هذا الصّراع فهو العمّال بغض النّظر عن أديانهم وأعراقهم و ألوانهم.

هذه النظرة الإستراتيجيّة هي التي دفعت الشيوعيّين في كلّ مكان ، و منهم شيوعيّو بلاد الشّام التي تضمّ فلسطين، إلى تبنّي موقف الاتّحاد السّوفياتي من وجود الدّولة العبريّة في فلسطين . كتب المؤرّخ النّونسي الهادي النّيمومي في هذا الموضوع: « لقد ساير الحزب الشّيوعي النّونسي بالاعتراف بقرار تقسيم فلسطين الصّادر عن منظمة

الأمم المتحدة، مساندا بذلك الموقف السوفياتي. وقد قلص هذا الانقلاب في الموقف الشيوعي كثيرا من التعاطف المحدود بطبيعته الذي كان يتمتع به الحزب في صفوف

التونسيين " المسلمين " وقد اعتبر الحزب الشيوعي التونسي قرار التقسيم ضربة قاصمة للامبرياليّة البريطانيّة و حلفائها العرب المنضوين تحت لواء منظمة " الجامعة العربيّة".

و يقول في تبريره لهذا الموقف « ...إنّ الامبرياليّة الانقلو-ساسكسونيّة لم تنجح

في السيطرة على فلسطين و في إجهاض انعتاقها السّام إلا بالتّفرقة بين العرب

و اليهود في فلسطين » إنّ الحزب بعد أن كان ينفي نفيا قاطعا وجود

"أمّـة يهوديّـة " تماشيا مع موقف ماركس و لينين في هذه المسألـة، أصبح يرى

في المجموعات الثراكميّة من المستوطنين الصّهاينة الذين يحملون صفات و مميّزات بلدانهم الأصليّة "قوميّة يهوديّة في طريق التّكوين " يقول محمد جراد في هذا

الصّدد «... إنّ موقفنا يعترف ليهود فلسطين بالحقّ في اعتبار أنفسهم اليوم قوميّة

في طريق النشوء و النطور. إن الشيوعيين بتأييدهم لقيام دولة إسرائيل يعبرون في نفس الوقت عن وقوفهم إلى جانب القومية اليهودية التي لها مميزاتها الخاصة،

و لكن على أرض فلسطين فقط، حيث تمثلك الحق في تقرير مصيرها بكل حرية. أمّا اليهود المتواجدون في البلدان الأخرى من العالم، فإنّ، لهم نفس مميّزات

الأوساط التي يعيشون فيها، و لا يمكن لهم بالتّالي المطالبة بالجنسيّة الإسرائيليّة»

و يرى الحزب الشيوعي التونسي أن « ...الحزب الشيوعي لإسرائيل قد جسد إرادة

الجماهير الشّعبيّة اليهوديّة السّاعية إلى تحويل دولة إسرائيل إلى دولة ديمقراطيّة

رغم أنف الزّعماء الصّهاينة و أسيادهم الأمريكيّين» أمّا عن يهود تونس و صهاينتها،

فإنّ الحزب يحدد موقف منهم كما يلي: .«...إنّه ليس من صالح يهود تونس،

رغم انسياقهم أحيانا وراء تضليل الحركة الصهيونية الرجعية أن يفصلوا قضيتهم

عن قضيّة مجموع الشّعب التّونسي، كما أنّه عليهم أن يحترسوا من أحابيل

بعض الصنهاينة الذين لا يخدمون إلا مصلحة الاستعمار في بالدنا» (1).

إنّ ما يميّز التيّار التّاريخي المادّي عن التيّار السلفي واضح إذن تمام الوضوح

إذ هما تيّاران لا يلتقيان و هذا أمر ليس بمثل هذا الوضوح عندما يتعلّق

الأمر بما يميّز التيّار التّاريخي المادّي عن التيّار التّاريخي العقلاني لأنّه يتعلّق أساسا

بارتباط الثيّار التّاريخي بالفكرة الوطنيّة و الثيّار التّاريخي المادّي بالفكرة الأمميّة في

وجهها الاشتراكي و لذلك بدا لنا أنّه قد يكون من المفيد الإطالة في هذه

المسألة بغية المزيد من الإفادة.

حدّد أحد الباحثين التونسيّين مشاغل المفكّرين السياسيّين فحصرها في ستّة أولها الفكرة القبليّة أو الجهويّة و ثانيها الفكرة الوطنيّة و ثالثها الفكرة العربيّة

و خامسها الفكرة الإسلاميّة و سادسها الفكرة العالميّة أو الأمميّة و من الواضح حسب

هـذا التّحديـد أنّ مـا يهمّنا هنا هو الفكر الوطنيّة والإسلاميّة والعالميّة فما هي مضامينها ؟

<sup>(1)-</sup> الهادي التيمومي، النشاط الصهيوني بتونس 1897 – 1948، صفاقس، دار محمد علي للنشر، ط 2، 2001، صب 188-189 . صب 188-189 .

« على عكس ما سبق [ أي الفكرة القبليّة أو الجهويّة ] فإنّ الفكرة الوطنيّة هي

سيّدة الأفكار إن لم تكن فعلا فقولا و لقد عرّفها أحد مؤسّسي الحزب

الـــدستوري الجديــد فــي تونس وهــو محمود الماطري (1897 -1972) على النّحو التّالي:

" رأيت بدوية جسيمة بيدها حجرتهم بغرزه في الأرض لنصب خيمة المخيّم الصنّغير.

لقد رمزت بالنسبة إلى السي الخالدة، تونس حنبعل و الكاهنة و الأغالبة

و الزّيريّين و الحفصيّين، إلى تونس التي ليست رومانيّة و لا بيزنطيّة و لا عربيّة

و لا إسبانيّة ولا تركيّة ولا فرنسيّة وإنّما تونس التّونسيّة " (محمود الماطري مسار

مناضل بالفرنسيّة، ص 179) مثلما عبّر عنها الـدّستوري الجديد الشاذلي العياري

سنة 1974 عندما أجهش على ما يقال بالبكاء وهو يسمع بخبر الوحدة

القدّافيّة البورقيبيّة قصيرة العمر التي ستذهب، في نظره، بعلم تونس (...) [أمّا]

الفكرة الخامسة [ف] هي الفكرة الإسلاميّة التي تتّخذ من المسلمين لا من

الإنسانيّة و من القرن السّابع الميلادي لا من تاريخ البشريّة الضّارب في القدم

مرجعا واحدا أحدالها وتقول تبعا لذلك بالاجتهاد لا بالتّغبير وهي فكرة تحتاج

لتبرير ظهورها إلى رفض ما سبق من أفكار وإلى تشطين دعاة هذه الأفكار

وتطمح على أساس إرادوي إلى منافسة الفكرة العالميّة بالتّلويح بعدد المسلمين الهائل. [آخرة هذه الفكر هي] الفكرة العالميّة أو الأمميّة التے تتّخذ من العولمة فلسفة

لها وهي وجهان : وجه إشتراكي و وجه رأسمالي، و لقد نشأت بذورها منذ القرن

الثالث عشر الميلادي وهي بوجهيها ضاربة في مفهوم الحداثة إذ قامت

[في أوروب الغربيّة] على أنقاض النّظرة التّقليديّة إلى الأشياء [التي ماز الت تقوم

عليها المجتمعات الإسلاميّة اليوم] وهي خير محض أو شرّ محض حسب

المستفيدين أو المتضرّرين منها شرقا وغربا فيجب عند دراستها الإقلاع عن عزل

الثقافي عن الاقتصادي [مثلما يعمد إلى ذلك التيّاران السلفي والتّاريخي العقلاني]

عـزلا يذكّر بعـزل الله عـن الطّبيعـة أو الـرّوح عـن الجسد أو الدّولة عن المجتمع»(1).

بورمون على الجزائر (1830الي اليوم) ، تونس ، كليّة العلوم الإنسانية والاجتماعيّة السنة الجامعية 2006 -

. 2007

<sup>(</sup>التَّفكير السّياسي والاجتماعي في بلاد المغرب من السّياسي والاجتماعي في بلاد المغرب من السّياسي والاجتماعي في بلاد المغرب من

من هذا الشّاهد الطّويل نتبيّن مدى ضيق الفكرة الوطنيّة التي كان يقول

بها الدّستوريّون الجدد خاصة ، هذا الضيّق الذي لا يرقى حتى السي مستوى

الفكرة الشاميّة التي تنظر إلى بلاد الشام (لبنان و فلسطين و الأردن و سوريا)

باعتبارها كلا لا يتجزّأ، هذا إن لم تضف إليها العراق و الفكرة المغربيّة التي

مبكّرا على هذا الضيّق الوطني: «حللت بباريس منذ زمن قصير و قد استقبلني طلبة

[جمعيّة الطلبة المسلمين بشمال إفريقيا] استقبالا جيدا وأعتقد أنّني كنت، على الرّغم من ذلك، متضايقا شيئا ما ، ذلك أنّ طلب عون الجمعيّة يفرض علىّ خاصة

أن أتصل بذي النّفوذ الأكبر و محرتك الجمعيّة و هو أحمد ابن ميلاد ولقد كان

عظيم النّشاط شاطرا في تقديم الخدمات حتى يجذب إلى إدارة الجمعيّة أكبر عدد

من الطلبة و خاصّة منهم هؤلاء الذين ينتمون إلى البورجوازيّة الصّغيرة و المتوسّطة. و بما أتني كنت أكبر الطلبة المعارضين له و أغلبهم من أصول أفاقيّة

(قيقة و بوصقارة و العربي و بن بشير إلخ) إضافة إلى أنهم كانوا من رفاقي

القدماء في الصّادقيّة ، فإنّ اللّقاء بيني و بين أحمد بن ميلاد لم يكن

موققا (...) لقد كنّا [نحن طلبة شمال إفريقيا] على مشارب ثلاثة (...) وقد حدث

أن اجتنبتني ظروف عرضيّة ثانويّة إلى صفّ (...) قيقة و العربي و بوصقارة

و كان منظرنا قيقة، طالب الحقوق و العلوم السياسية. و كانت مناسبة هيجان الطلبة

انتخاب لجنة إدارة الجمعيّة السنوي. في هذه السنة صاغ قيقة بيانا طبعناه و وزّعناه و يتمثل لب نظريّتنا في ضرورة أن تكون الجمعيّة محصيّلة ثلاث جمعيّات و تتميّز عن بعضها البعض: الجزائريّة و التونسيّة و المرّاكشيّة لا أن تكون وحدة اندماجيّة (١٠٠٠) و لقد حقق ابن ميلاد الإجماع حوله إذ عقد حلفا مع الجزائريّين و المرّاكشيّن و البورجوازيّين التونسيّين (٠٠٠٠) فوقعت الانتخابات و هزمنا التحالف الكبير (٠٠٠٠) عقب ذلك و بعد تناول الغذاء في مطعم الحيّ الجامعي

و أمام بابه و قع في البداية تبادل كلمات بيني و بين ابن ميلاد فذكرته

ب « خيانت النّقابي الكبير محمد علي » اغتاظ من كلماتي وهدّدني بأن يكسر شدقي ( gueule ) إن كررّت هذه الإهانة فأجبت بأنني سأكررّ ذلك و بأنه إن

<sup>(1)-</sup> انظر محسن الرياحي، الفكرة المغربيّة: نشأتها و تطوّرها (1926 – 1962) رسالة ماجستير في الحضارة المعاصرة ، إشراف

الأستاذ محمد الناصر النقزاوي، منوبة، كلية الأداب، 2003 - 2004 (غ - م) ولنلاحظ ظهور فكرتي الوحدة المغربيّة

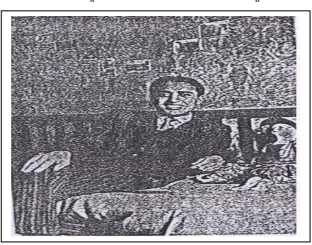
الاتحادية و الفكرة المغربية الاندماجية منذ سنة 1930 (صاحبة البحث).

كسّر شدقي فإنّني سأحذو حذوه و ها نحن نتبادل اللكمات. كان ابن ميلاد،

و هـو عصبيّ المـزاج و أكثـر منّي قـوّة جسديّـة، يمطـر وجهي باللّكمات وكنت أردّ

الفعل قدر المستطاع. و لقد حاول امحمد علي العنّابي، و كان يرتدي لباس مدرسة البوليتكنيك الرّسمي، أن يفصل بيننا. عندما انتهت هذه الملاكمة اتّجهت رفقه

محمد علي إلى غرفة العروسي شاكر طلب اللراحة» (2).



### صورة سليمان بن سليمان

فإذا كانت نظرة الدّستوريّين الجدد إلى الفكرة المغربيّة هي هذه فإنّ المرء

لا يستغرب معاداتها القوميّة العربيّة أو العالميّة الإسلاميّة أو العالميّة الاشتراكيّة خاصيّة

التي كان يقول بها الشّيوعيّون التّونسيّون و التي كان يتزعّمها الاتّحاد السّوفياتي.

و الاتّحاد السّوفياتي الذي نتحدّث عنه يجب على الذاكرة أن تنزّله في ظرف أربعينات

Sliman Ben Sliman, Souvenirs Politiques, Op.Cit, p p 58 -61. -(2)

القرن العشرين عندما تعربض للغزو النّازي فقاومه مقاومة لا يمكن للمرء أن

يتكهّن بما كان سيكون عليه مصير العالم ( المستعمر والمستعمر في آن واحد ) لولاها. فمن المنطقي عندئذ أن يناصر الشّيوعيّون التّونسيّون على اختلاف أجناسهم مرجعهم العقدي

و أن يدعو التونسيين إلى انتهاج نهج التهدئة وأن يقاوموا من كانوا يميلون

من الدّستوريّين إلى المحور أمثال الحبيب بوقطفة (قتل 1943) و الحبيب ثامر

و الرشيد إدريس الذي تحدّث عن نفسه و عن رفاقه من الجرمانوفيليّين (1) على

النحو التّالي: « وجدنا من الدّولة الألمانيّة استعدادا يذكر فيشكر و سيكون موقفها إزاء

حركتنا خالد الذكر في صفحات التّاريخ  $^{(2)}$ .

لقد اختار الشّيوعيّون التّونسيّون الانحياز إلى الاتّحاد السّوفياتي و مثل هذا الاختيار

السياسي الاستراتيجي العالمي المرتبط "بالمعسكر "التاريخي المادّي ممثلا في الاتحاد السوفياتي المعادي لل "شتات" السلفي الأصولي و لل "المعسكر" التاريخي العقلاني ممثلا في النظم الرّأسماليّة الغربيّة في أوروبا و الولايات المتّحدة لا يمكن أن يعد اختيارا

(2)- الرشيد ادريس ، في طريق الجمهوريّة، بيروت ، دار الغرب الاسلامي، 2001، ص 127. فكيف يقع فيما بعد تفهّم موقف مثل هذا

<sup>(1)</sup> الجرمانو فيلييين: محبو الألمان و " فيل" هذه تعنى المحبّ نقول الفرنكو فيليّون أي محبّي فرنسا.

<sup>ُ</sup> الموقف في حين لا يكف الدّستوريّون عن لوم الشّيوعيّين لمؤازرتهم موسكو؟ فإذا كانت هناك تبعيّة فلتعمّم على الجميع.

خاطئا إلا بمنظار إيديولوجي لاحق استند في أحكامه السّابيّة على هذا الاختيار

على نتيجة الحرب العالمية الثانية أولا و على تفكّك المنظومة الشّيوعيّة نهاية ثمانينات

القرن العشرين ثانيا فهو، نظريّا، اختيار كان له من حظوظ النّجاح ما كان

للتيّار التّاريخي العقلاني تماما أمّا في الفترة موضوع الدّراسة في هذا القسم

فلقد كان للثيّار التّاريخي المادّي جاذبيّة لا تقدّر عند عدد كبير من المفكّرين

في العالم الحديث و في العالم التقليدي على حدّ سواء و من ضمن هؤلاء

شيوعيّو تونس و شيوعيّاتها الللائي لا نخفي إعجابنا بهن لأنّهن تمكّن من القفز من " الغزّاليّة " إلى "ماركس" في أقصى الحالات و الله في أدناها وكأنّهن "

حقق ن ما دعا إليه الشيوعي روبيرلوزون في مقالته سالفة الذكر و لقد قرن

سنة 1944 تأسيس اتداد نسائي تونسي رأسته شارلوت جولان وهي فرنسيّة شيوعيّة

قتل زوجها في الحرب (1) « شاركت في مقاومة الهتلريّة أثناء الحرب العالميّة الثانية » (2)

Ilhem Marzouki, Le Mouvement Des Femmes en Tunisie au  $20^{\text{ème}}$  siècle , Op. Cit , p  $96^{-(1)}$  محمد ضيف الله معالم الحركة النسائيّة في تونس (1936 – 1956) مساهمة في الثّاريخ للحياة الجمعيّاتيّة، مجلّة رو افد، مجلّة المعهد

الأعلى للحركة الوطنيّة، ج 1، ع 1، تونس، جامعة تونس الأولى ، 1995، ص 127.

وقد أصدر هذا الاتحاد مجلة نساء القطر التونسي سنة 1945 التي ساهم

فيها « أربع نساء مسلمات (...) هن فاطمة مازيغ و السيدة صفر و حفيظة در اج

و عائشة ساحلية» (3) و من المنطقي أن يكون أهم مشغل للشيوعيّات زمن الحرب

العالميّة الثانية هو الدّعوة إلى توحيد الصّفوف لمقاومة العدو الأكبر وهو النّازيّة

فهذه حفيظة درّاج تكتب: « لقد حاول الشّقاقيّون و العنصريّون ، الذين هم أصدقاء هتار ،

في كلّ زمان أن يحفروا خندقا يفصل بين نساء هذا البلد ...فانتّ حد

ضد المجوّعين وتجّار السّوق السّوداء، لنتّحد ضدّ مستغلّي النّساء اللاّئي يشتغلن، لنتّحد ضدّ الشّقاقيّين وعملاء الفاشيّة من الفرنسيّين والتّونسيّين الذين يريدون منع النساء الفرنسيّات والتّونسيّات من إقامة بيت سعيد »(4).

لقد كانت هالة الاتحاد السوفياتي قد اكتملت سنة 1945 بعد الانتصار النهائي على الهتلرية فتضاعفت جاذبية النظرية التاريخية المادية و في هذا الموضوع حدّثتنا فاطمة الجلولي<sup>(5)</sup> و كانت إذاك في سن الخامسة عشر (ولدت 1929):

\_

Souad Bakalti , la femme Tunisienne au temps de la 1956), Op. Cit , pp 82 -83 -(3) colonisation (1881-

Hafidha Darrage, Plus d'inégalités basées sur la haine des races, Union de Femme de - (4) Tunisie, Juin – Juillet n°4, 1945

<sup>(5) -</sup> فاطمة الجلولي في حوار أجريناه معها يوم 2007/4/13 في فندق "الهناء" في تونس العاصمة وكلُ ما نورده بين ظفرين ممّا يتعلق بفاطمة الجلولي مقتطف من هذا الحوار (صاحبة البحث).

« مثلما يقف اليوم عدد من المثقفين في وجه العولمة لسلبيّاتها وقفت

و من معي من الشّيوعيّات في وجه الفاشيّة و النّازيّة التي كانت تهدّد العالم

و خاصّة البلدان المستعمرة و الفقيرة. لقد كنّا نظن أنّه بعد الحرب سيتحقق التّوازن

بین النّاس فمن لم یتعلم سیتعلم و من لم یکن له مال سیمصل علی

مال. هكذا كنّا نظن و هكذا كانت فلسفتنا الشّيوعيّة»

لتضيف: « في فصل الشّتاء كنّا نرى النّاس الفقراء يرتجفون من البرد وشاهدت

في أفلام سينمائيّة و قرأت في الكتب أنّه في أنقلترا زمن الملكة فيكتوريا

كان النّاس فقراء لذلك اعتقدت أنّ الوضع سيتغيّر بعد الحرب وتصبح تونس مثل أنقلترا».

هـذه العالميّـة الشّيوعيّـة كانت تقود الشّيوعيّات التّونسيّات إلى رفض الفكرة القوميّة:

« كانت علاقتي باليساريّات اليهوديّات و الفرنسيّات و الإيطاليّات جد ممتازة فلم أفكّر

في جنسيّتهن لأنهن كن يعتبرن أنفسهن تونسيّات يجمعهن هدف واحد وهو الوقوف

في وجه الاستعمارين النّازي و الفاشي من ناحية و تحسين ظروف العمل بالنسبة

إلى العمّال و المساواة في الأجور بين المرأة و الرّجل و مساعدة الفقراء

من ناحية ثانية».

إنّ فاطمة الجلولي التي تخلصنا إلى الحديث عنها كانت إحدى الأوانس التونسيّات الشّيوعيّات اللاّئي ساهمن في الكتابة في مجلّة التحاد فتيات تونس الحذي تأسّس سنة 1945 و ترأسته سنحة 1947 السيدة جراد.

و لسائل أن يسأل كيف أمكن لهذه الفتاة التونسيّة المسلمة أورّلا و سليلة

إحدى العائلات الثريّـة الدّينيّـة ثانيـا<sup>(1)</sup> أن تنتمي إلى منظّمـة نسائيّة لا تقول مـن ناحيـة

بالخصوصيّة الدّينيّة مثلما يفعل النّيّار السلّفي أو بالخصوصيّة العرقيّة مثلما يقول

بذلك الدّستوريّـون و لا تقول من ناحية ثانية بالرّأسماليّـة و الملكيّـة الفرديّة مثلما

هـو الشّـأن سـواء بالنّسبـة إلـى الدّساتـرة أو بالنّسبـة إلـى أبيها و زيـر الـعـدل

في أربعينات القرن العشرين ؟

لقد طرحنا على فاطمة الجلولي / بن بشر، وهي إمرأة طريفة مازالت

حتى وهي تقترب من الثمانين سنة، نشيطة صافية الذهن فأجابتنا في شبه

<sup>(1)-</sup> أبوها هو الحبيب الجلولي الذي شغل بعد نفي محمد المنصف باي وتوليه محمد الأمين باي في وزارة صلاح الدّين البكّوش (1943-

<sup>1947)</sup> منصب وزير العدل في حين شغل حسني عبد الوهاب منصب وزير القلم ومحمد الصالح مزالي منصب وزير الحبوس .أمّا

أمّها فهي سارة بن عاشور أخت الطاهر بن عاشور (1879-1973) انظر في الملاحق شجرة نسبها وشجرة نسب العاشوريّين.

مداعبة: « إذا لم يكن المرء شيوعيّا و هو في سنّ الخامسة عشر فهذا

يعني أنّه لا قلب له. أمّا أن يبقى على شيوعيّته و قد بلغ الثلاثين

من العمر فهذا يعنى أنه لا عقل له » .

لم نحمل، بالطبع ، كلامها هذا على محمل الجدّ لأنّ ما يهمّنا هو الآنسة فاطمة الجلّولي قبل أن تتزوّج و تهجر النّشاط السياسي خضوعا منها مثل كثيرات من التّونسيّات لضغط مجتمع لا هو بالحديث و لا هو بالقديم.

و لذلك حاولنا قدر المستطاع أن ننفذ إلى حقيقة تفكيرها في تلك الفترة مثلما حاولنا ذلك عندما تعلق الأمر بالسلفية بشيرة بسيرة بن مراد في الفصل الأول و بالتاريخية العقلانية راضية بن عمّار الحدّاد فحصلنا على الرّواية التّالية:

ولدت فاطمة الجلولي سنة 1929 في المرسى من الحبيب الجلولي الذي

ترقى أصوله إلى صفاقس و من سارة بن عاشور أي من تزاوج سلطتين:

السلطة الماليّة و السلطة الدّينيّة. و بما أنّ للغنى من الذكاء ما ليس للفقر

فإن عائلتها المحافظة اجتماعيّا و دينيّا لم توجّه أبناءها و بناتها مثل كلّ العائلات التّونسيّة التّي تشبهها إلى دراسة التّقافة التّقليديّة ما قبل الحديثة أي

ما قبل الرّأسماليّة ممثلة في الفقه و النّفسير و اللّغة العربيّة و إنّما السي دراسة

"المهن النبيلة "من طب و هندسة و علوم و حتى محاماة و إلى المهن النبيلة من طب و هندسة و أنجليزيّة ممّا تسبّب في نوع من العلاقة غير السّويّة

بين تكوين هؤلاء الفتيان و الفتيات اللذين حصلوا من ناحية على تكوين حديث

لا علاقة تربطه بالحضارة الإسلاميّة السّقايديّة و بقوا من ناحية أخرى

مشدودين طبقيًا إلى وضعهم الاجتماعي ممّا يفسّر إلى حدّ كبير

" فصل الشّيوعيّة القصير" في حياة عدد منهم و منهن إذ الشّيوعيّة في

نهاية الأمر، إيديولوجية طبقة " الزوافريّة " و " الأرياف " و لذلك كانت تحذر

دائمًا من الثيّار السّلفي، تيّار المثقّفين الثّقابيديّين و من الثيّار التّاريخي العقلاني، تيّار المثقّة بن الذين لم يتمرّغوا في يوم من الأيّام بزيوت المحرّكات و لم يجرحهم منجل من المناجل. و الشّغّالون و الشّغّالات في المعامل و الورشات و العمّال الموسميّون و العاملات في ضيعات المعمّرين الفرنسيّين و كبار الملاكين التونسيّين لے تكن قضيّة الحجاب شاغلهم لأنّهم غير محجّبين و محجّبات أصلا أو اكتسابا و لم تكن قضيّة التّجنيس كذلك لتشغلهم، اقتصاديًا، و من دون جنسيّة، و كذلك قضيّة السّعليم و تعريبه أو فرنسته أو نكلزته .ثم إنّ التيّار التّاريخي المادّي لم يولد في تونس ولادة طبيعيّة إذ نشاً في أوروبا الغربيّة الحديثة باعتباره ردّة فعل على هيمنة التيّار العقلاني بـــل إنّ الثيّــــار العقــــلانــــــى نفســــه هـــو تيّــــار " مستـــورد" إذ الثيّار الوحيد " الأصيل " هو التّيّار السّلفي و لذلك نرى المجتمع التّونسي، وهو يتعرّض لضغوط الحداثة، يحن حتى بعد استقلال البلاد، إلى السلفيّة لما ظهر من " تلفيقيّة " التيّار العقلاني الذي تسلّم الحكم و من "خلاسيّته " فلا يجب عندئذ القسوة على تجربة الشّيوعيّات التّونسيّات " المرتدّات " إذ أنّ وضعا اجتماعيّا كاملا كان يحول دون بقاءهن، عندما لا يتزوّجن من شيوعيّين (١) على "ماديّتهن التّاريخيّة "القديمة. إنّ ما تقدّم يكاد يلخّص ، مع بعض التّصرّف ، تفكير فاطمة الجلّولي فلقد تلقت تعليما حديثا في إحدى مدارس " الببّاصات " كما تقول، في قرطاج إلى أن حصلت على الشهادة الابتدائية ثمّ واصلت تعليمها الثّانوي في معهد مون فيليير " (Mon filière ) للفتيات و هــو مــرادف لمعهــد كارنــو للفتيــان . تقــول فاطمة الجلولي بن بشر: « من الأشياء النّادرة في تونس في تلك الفترة أن تواصل الفتاة تعليمها الثانوي لذلك التقيت في المعهد بعدد قليل من الفتيات اللائي يزاولن تعليمهن». و تعطينا فاطمة الجلولي بن بشر صورة عن هذا المعهد فإذا هـو " معهـد مخصّـص للفتيات فقـط. أمّـا معهـد كارنـو فهـو مخصّـص للذكـور.

<sup>(1)-</sup> مثل زواج أوجيني فواتا من محمد النافع.

و لكن إذا كن يوجد من الفتيات من لهن موهبة في الرياضيّات فبإمكانهن الالتحاق بمعهد كارنو، و كانت شهادة الباكالوريا في عهدها في تلك الفترة

### تتقسم إلى قسمين:

الجزء الأول من الباكالوريا شعبة عامّة، و فيه تدرس اللغة والتّاريخ والجغرافيا و الجزافيا و الجزء الثاني من الباكلوريا، شعبة خاصّة، و فيه تدرس الفلسفة و الرّياضيّات و من يختص في الرّياضيّات يلتحق بمعهد كارنو، و بمنا أنّني لم أختص في الرّياضيّات فقد درست اللغة الفرنسيّة و اللاّتينيّة و اختصصت، ضمن ست فتيات في اللاّتينيّة وحصلت على الباكالورينا من معهد مون فيليير سنة 1946».

و تتحديّث فاطمة الجلولي عن فترة الدّراسة الثانوية فتصفها بأنّها «كانت بالنّسبة إلى أحسن مرحلة في حياتي لأنّني اجتهدت أثناءها في تحقيق ذاتي» ماذا كان يعني تأكيد الذات عند فاطمة الجلولي وهي في سن المراهقة نهاية الحرب العالميّة الثانية هل هو يعني الزّواج، نصف الدّين مثلما هو الشّأن عند بشيرة بن مراد و إلى حدّ ما عند راضية الحدّاد؟

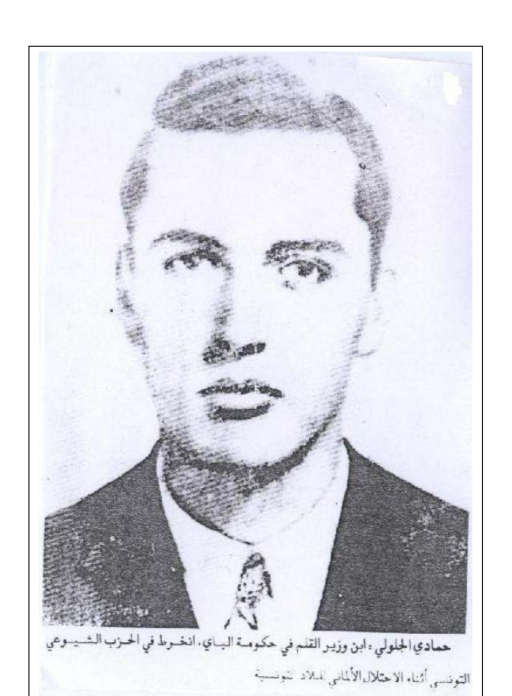
إنّه يعني عند فاطمة الجلولي « الخروج عن كل ما هو مألوف و متداول فقد اعتقدت، أنا الفتاة المراهقة، أنّ بإمكاني تغيير العالم من خلال هذا النزّاد المعرفي الذي تلقيته في المعهد الثّانوي».

هذا الجزء من حياة فاطمة الجلولي الذي يمتد من ولادتها (1929) إلى (1945) أي طيلة ستة عشر عاما يكفي وحده للتمييز تمييزا نهائي بينها و بين السلفية بشيرة بن مراد التي تلقت تعليما تقليديا غير نظامي و وقع إقناعها بضرورة الزواج وهي في سن السادسة عشر و التاريخية العقلانية راضية الحداد التي أجبرت على الانقطاع عن الدراسة مباشرة بعد الحصول على الشهادة الابتدائية.

أمّا على مستوى الذهنيّة، و بغض النّظر عن الانتماء الطّبقي، فإنّه يمكن

للمرء أن يتساءل عمّا يمكن أن يجمع بين هولاء النّساء الثلاث أي في نهاية الأمر و لغاية النّبسيط غير المخل بالمعنى: ما الذي يمكن أن يجمع بين الغزّالي و ابن رشد و ماركس؟

لقد سبق أن ذكرنا أنّ الوطنيّة وطنيّات و لذلك فسنرى الفتاة الوطنيّة فاطمة الجلولي فيها، فاطمة الجلولي نظرا إلى نوع تكوينها و إلى تأثير أخيها محمد الجلولي فيها، وهو شبيه بتأثير الشيّخ محمد الصّالح بن مراد في بشيرة و تأثير حسيب بن عمّار في أخته راضية، تتّجه وجهة ماركسيّة فتنخرط في اتّحاد فتيات تونس سنة 1945. و تكتب في جريدته عددا من المقالات الهامّة.



هل كانت فاطمة الجلولي، وهي تتخرط في هذه السّن المبكّرة، في الحركة السّياسيّة الشّيوعيّة، على معرفة بمقوّمات الثيّار المادّي التّاريخي أي بوجه من وجوه فلسفة التّاريخ الأكثر تعقيدا ؟ إنَّنا لا نعتقد أنَّها كانت تعرف من هذا النِّيّار أكثر ممَّا يعرف حتَّى كثير من المتقدّمين عنها سنّا أي مجرّد أدبيّات الشّيوعيّة و لكن ملاحظاتنا هذه، لا تقلل من قيمة مغامرة هذه الفتاة الفكريّة شيئا فالمهمّ هو أنّه كان يسكنها هاجس تحقيق الذات و إرادة التّغيير في زمن و في سنّ كان هـمّ الفتاة الحضريّـة التّونسيّـة فيهما أن تكمـل " نصـف دينها" بالـزّواج والإنجاب. إنّ كلّ " فتاة بأخيها الأكبر معجبة " و لقد كانت فاطمة الجلولي، تماما مثل راضية بن عمّار قبل الزّواج، شديدة الارتباط بأخيها محمد (حمادي) الجلّولي (1923 – 1942) الذي دفعه تفكيره في الأسباب الحقيقيّة للحرب العالميّة الثانية أي الأسباب الاقتصاديّة إلى الانخراط في الحزب الشّيوعي التّونسي فنهجت نهجه و في ذلك قالت: « انخرطت في اتّحاد الفتيات التّونسيّات و أنا صغيرة السّنّ كان عمرى، تقريبا ، خمس عشرة سنة فعلت ذلك من دون علم والدي في بداية الأمر لأنني رأيت أنّه لا يوجد هيكل نسائي في الحزب الدّستوري هذا من ناحية و من ناحية ثانية تأثرت بما كان يقوم به أخي محمد إذ اكترى منزلا أسكن فيه مجموعة من الشّيوعيّين كان من بينهم رجل اسمه سي السنوسي بالإضافة إلى رجل آخر اسمه خميس الكعبى كانا مختبئين في منزلنا



### صورة خميس الكعبى

مدة ثلاثة أو أربعة أشهر و تأتي زوجة عمي و تسأل عن خميس الكعبي فنجيبها أنه جاء للعمل عندنا».

لقد كان الجزء الشبابي من العائلة، أخي و أنا و أختي، محبدا للنشاط ضد الغراة الألمان و الفاشستين ف « كانت أختي تطبخ الطعام و عندما يقع استجوابها تقول سنأخذه إلى النّاس الفقراء و المساكين و لكن لا نعرف، في الحقيقة إلى أين يؤخذ الطعام».

إنّ نشاطا مثل هذا النّـشاط إذا لم يكن نشاطا وطنيّا فعلا لا قولا، فما هي، يا ترى، صفته ؟

إنّ مثل هذا النّ شاط كان يثير حتى ربّ العائلة الحبيب الجلولي: «ساعات نحكي أنا و والدي فيقول لي الاتّجاه هذا مش باهي راهم ما يقولوش بالدّين».

هذا الأخ الذي أشر أيه ما تأثير في فاطمة مات ميتة "عبثية " تفسر تنهدها حسرة، وهي الآن على مشارف الثمانيين سنة عندما حدّثتنا عنها: « دخل الحلفاء إلى تونس العاصمة عام 1943 فشارك أخي محمد في استعراض كبير لجيوش الحلفاء. كان محمد حاضرا ليشارك التونسيين فرحتهم لأنّ هذا الاستعراض يمثل بالنسبة إليهم تحرر امن أدران وأوساخ الألمان و من الفاشية. عام 1943 لم تكن هناك وسائل نقل عمومية و كان هناك صاحب شاحنة ينقل فيها النّاس الذين كانوا يتهافتون عليها و لم يتسن له الوقت لنقل محمد فيها الشّاحنة و مات في الحادث» و تضيف فاطمة الجلولي: «كان موت محمد في ظروف غامضة و قد حضر موكب دفنه عدد من الأساتذة الذين درّسوا

في معهد كارنو و منهم بول صباغ (Paul Sebag) الذي كان له تأثير كبير في محمد الجلولي سنة دراسة الفلسفة في الباكالوريا.

إنّ عودة فاطمة الجلولي إلى الدّراسة الجامعيّة وهي في سنّ متقدّمة تضيف ملمحا جديدا إلى ملامح هذه المرأة الشجاعة وهي لا تذكر الجامعة التونسية إلا بإعجاب و لذلك فإنِّنا لا نتحرِّج من إيراد ما حرصت على إيراده أثناء حوارنا معها من حديث عن بعض أساتذتها: « درست على أيدي خيرة الأستاذة في الجامعة التونسيّة و هم بول صباغ و عبد الوهاب بوحديبة ودوفينيون Devinion و كاميليري Camelerie و سي الأعواني » إنّ ما تقدّم لا شكّ أنّه مكّن القارئ من تكوين فكرة عن بعض ملامح تفكير هذه الشّخصيّة وعلينا الأن أن نتعررض لمضمون هذا التّقكير من خلال ما كتبت في الصّحافة الشّبابيّة التّونسيّة الشَّيوعيَّة ممثَّلة في جريدة اتّحاد الفتيات التّونسيّات ، الذي تأسَّس في فيفري 1945، لتعضد جريدة اتحاد نساء القطر التونسي الشهريّة التي صدرت بين مارس 1945 و جوان 1946 و من خلال الحوار الذي أجريناه معها سألناها عن سبب إقدامها على الانخراط في حزب لا ديني إن لم يكن معاديا للدين و هي ابنة أخت الشيخ محمد الطاهر بن عاشور فأجابت: «لم نكن نفكر في الجانب الدّيني لأنّه كان واضحا في عائلاتنا (الصبّيام و الصّلة و الزّكاة...) كما أنّ القيم الإسلاميّة المتمثلة في احترام الغير و في مساعدة الفقير و غير ذلك كانت راسخة فيها. لذلك اعتقدت أنّ التّخلف لا يكمن في الدّين إذ هو اقتصادي فقد كان في المرسي، مكان سكننا، أناس فقراء جدًّا له يتعلَّموا و لم يدخلوا المدارس و هذا هو ما دفعني إلى التركيز على هذا السبب من أسباب التّخلّف ». إنّ ما اطلعنا عليه من كتابات فاطمة الجلولي في مجلّة اتّحاد فتيات تونس

<sup>(1)-</sup> درس هذا الأستاذ الكبير في كليّة العلوم الإنسانيّة والاجتماعيّة 9 أفريل ولسوف تلتحق بها فاطمة الجلولي بعد الاستقلال وبعد زواجها من الأسعد بن بشير أحد كبار ملاكي الأراضي في جندوبة وإنجاب أربعة أبناء (سعيدة وسليمة وكريم وليث) فتختص في علم الاجتماع ولقد تحدّث بول صباغ في كتابه "شيوعيّو تونس " (Les communistes de Tunisie) عن محمد الجلولي ومسيرته في الحزب الشيوعي التونسي (فاطمة الجلولي الحوار سالف الذكر).

يؤكّد ما حدّثتنا به ففي إحدى المقالات كتبت: «يسعى البعض (...) إلى حجب الحقيقة فيردّون النّسبة النّافهة للفتيات المتمدرسات (3%) إلى الأراء العائليّة

المسبقة أو إلى لامبالاة تميّز بنات بلدنا (...) و الحقيقة هي أنّه إذا كانت البنيّات المسلمات لا تلتحقن بالمدرسة فإنّ سبب ذلك هو عدم وجود مدارس لهن (...) إنّ بلدنا يحتاج إلى شباب متعلّم حتّى ينهج نهج الثقدم و شبابه و شابّاته ماز الوا يجهلون الكتابة»(1).

و أضافت فاطمة الجلولي، فيما يتعلق بوضع العلاقة بين المعمرين الفرنسيّين و عامّة الفلاّحين التونسيّين: « إنّ الاستعمار الفلاحي في بلد غير مصنّع مثل تونس من أبشع أشكال الاستعمار لأنّ المستعمار كان يضع يده على خيرة الأراضي التونسيّة و هذه السيّاسة المنتهجة ليست إلاّ وسيلة من وسائل نهب ثروات البلاد. إنّه لم ينج من سياسة الاستعمار الفلاحي إلاّ أراضي الأحباس فقد ضاعت كلّ الأراضي و لم يبق إلاّ المحبّسون».

إنّ تفكيرا مثل تفكير فاطمة الجلولي يركّز على الأرض لا على السماء و على الاقتصاد لا على الدّين إذا كان يمكن أن يعايش تفكير راضية الحدّاد التّاريخيّة العقلانيّة فإنّه ليس بإمكانه أن يعايش تفكير السّلفيّات و أشهر هن بشيرة بن مراد خاصّة عندما يتعلّق الأمر بمكانة المرأة في المجتمع و وظيفتها الاجتماعيّة فالمرأة عند فاطمة الجلّولي لا يمكن أن تكون، في مجتمع سليم أي متقدّم، فالمرأة عند فاطمة الجلّولي لا يمكن أن تكون المجتمع ظلا للدّولة أي أن ظلا للرجّل إلا إذا أقبل المرء أن يكون المجتمع ظلا للدولة أي أن تكون الحياة في الدّنيا ظلا للآخرة بل هي تكاد تقول في نوع من الفلسفة الخاصّة إنّه لا يحقّ لإمرأة لا تقول لرئيس دولة، عندما يخطئ، لا، أن تقول ذلك للروّج أو المعلم أو الأستاذ إذ الإنسان كلّ لا يتجزأ و إلا أصبح سلوكها مصدقا لما ذهب إليه الشّاعر عندما نظم في صدر بينه:

 $<sup>^{(1)}</sup>$  فاطمة الجلولي : نشرية اتحاد الفتيات التونسيّات ، عدد 4، مارس – أفريل 1945 -

### « أسد على و في الحروب نعامة»

و ما ينطبق على المرأة ينطبق في هذا المجال على قادة البلدان المتخلفة الذين لا يستأسدون إلا في علاقاتهم بمجتمعاتهم.

و لهذا فهي تتّخذ من قضيّة المساواة المطلقة بين الجنسين موقفا قاطعا: « إذا كان للمرأة مميّزات تختلف بها على الرّجل فإنّ ذلك لا يجب أن يحول دون حصولها على المساواة المطلقة بين الجنسين و هذا يفترض أن لا يكون دور المرأة الوحيد هو دور "ربّة بيت " إذ يجب عليها أن تندرج في عالم أوسع فتنافس الرّجل في عمله دفعا منها للشّعور بالتقص و على التشريع أن يفرض حقّ المرأة في العمل و حقها في المساواة، لا المساواة القانونيّة فقط، و لكن كذلك المساواة في الأجر».

إنّ ما رأينا من ملامح تفكير فاطمة الجلولي لم يكن تفكيرا مميّزا لها عن بقيّة الشيوعيّات التونسيّات حتّى إن كن أكبر منها سنّا فقد كانت تشاركها فيه زكيّة حرمل و قلاديس عدّة و هذه كانت ميّالة إلى تغليب الجانب الاقتصادي في تفكيرها على غيره من الجوانب خاصة أنّها شغلت منصبا في البنك التونسي ثمّ أصبحت فيه مديرة لمصلحة الدّراسات و التّنمية.

هل تمكّنا من بيان مدى مساهمة الشيوعيّات التونسيّات في حركة البعث الوطني؟ إنّنا لن نجيب عن هذا السوّال لأنّه و كما يقال "لكلّ سوال سخيف إجابة لا تقلّ عنه سخافة "ولكنّنا نفضيّل طرح سوال آخر هو ما تفسير قولة فاطمة الجلولي« إذا لم يكن المرء شيوعيّا وهو في سنّ الخامسة عشر فهذا يعني أنّه لا قلب له. أمّا أن يبقى على شيوعيّه و قد بلغ الثلاثين من العمر فهذا يعنى أنّه لا عقل له »؟

من الواضح أنّه لا تمكن الإجابة عنه إلا في الفصل الأول من القسم الشاني من هذا البحث، أي في الفصل الثّالي، لأنّ القضيّة تتعلّق في الحقيقة، لا بمسألة شخصيّة و لكن بموقف الحزب الدّستوري الجديد في وجهه البورقيبي من المثقفات الثّونسيّات السلائي رفضن التّخلّي عن استقلالهن الفكري السياسي أي

اختز الهن في الاتحاد القومي النسائي التونسي.

# الـقـسم الـتّانـي

المرأة التونسية من عهد جان دي هو وتكلوك إلى سنه 1987

ولكن أحلام الرجال تضيق »

« لعمرك ما ضاقت بلاد بأهلها

### الفصل الأول

يصعب، في نظرنا، فهم الصدام الدّموي التّونسي الفرنسي بين 1952<sup>(1)</sup> و 1954 و الحرب الأهليّة التّونسيّة في الفترة اللاّحقة أي إلى سنة 1956 خاصة إن لم تربط علاقة التّوتر بين البلدين بكلّ بلاد المغرب و خاصية بمرّاكش و الجزائر ذلك أنّ رفض فرنسا تحقيق المطالب الوطنيّة التّونسيّة المعتدلة كان مردّه في حقيقة الأمر إلى الخوف من انتشار " العدوى الاستقلاليّة ":

« للتفصيّ من سلسلة جديدة من الإصلاحات (في تونس) وقع الالتجاء إلى الميدان، الوسائل الكبرى المتمثلة في نزول أكبر قوة ماليّة في الجزائر إلى الميدان، تلك القوة التي لا يسع الحزب الرّاديكالي ( الحاكم في فرنسا) أن يرفض لها أيّ طلب فترأس "هنري بورجو" (من الجزائر) وفد الفرنسيّين بتونس لدى رئيس الحكومة " هنري كاي" و لم تكن مخاوف الرّاديكاليّين تخص الحالة في تونس فحسب بل في عموم بلاد شمال إفريقيا. و كان عضو مجلس الشيوخ الفرنسي لمدينة الجزائر في طليعة كاقة المعمرين بشمال إفريقيا المعارضين للإصلاحات. أمّا رأي الجنرال " جوان " المقيم العام بالمغرب الأقصى فهو معروف عند الحكومة: لا تنازل في شيء، نظرا لخطر العدوى »(2).

و قد حصل، في تونس التي رفض السّاسة الفرنسيّون الاستجابة لمطالبها المعتدلة أن انعقد مؤتمر 18 جانفي 1952 « الذي نادى بوجوب إلغاء الحماية و الاعتراف باستقلالنا النّام كأساس وحيد لحلّ المشكل النّونسي»(3).

إنّ مثل هذا القرار الذي يناقض تفكير بورقيبة السياسي القائم على فكرة

<sup>(1)</sup> كان عدد التونسيّين سنة 1952 ثلاثة ملايين نسمة.

<sup>-</sup>المستورك المستوريق المستورة المستورة المستوري المستوري و السيادة الفرنسية ترجمة المنجي سليم و الطيب المهيري و الصادق (2) شارل أندري جوليان، إفريقيا الشمالية تسير القوميّات الإسلامية و السيّادة الفرنسيّة النشر الشركة الوطنيّة للنشر و التوزيع، المعدّم و فتحي زهير و الحبيب الشّطي و مراجعة فريد السّوداني، تونس/ الجزائر، الذار التونسيّة للنشر الشّركة الوطنيّة للنشر و التوزيع، 1976، صب 220-221.

الر شيد إدريس، في طريق الجمهوريّة، مصدر سلف ذكر ه، ص $^{(3)}$ 

"سياسة المراحل " عدة الفرنسيّون أخذا بسياسة حزب الاستقلال المرّاكشي الذي قام على رفض كلّ مفاوضة مع الفرنسيّين قبل الحصول على الاستقلال التّام ممّا يفسّر ردّة فعلهم العنيفة التي طالت تقريبا كلّ التيّارات الفكريّة السياسيّة التونسيّة و منها التيّار المعتدل بل المتعاون مع فرنسا مثل تيّار محمد الصالح مزالي. فهل كان المؤتمرون الدّساترة الجدد، و هم يتّخذون مثل هذا القرار مجمعين على ذلك حقيقة ؟ كتب الرّشيد إدريس:

«كم كان اندهاشي عظيما عندما لاقيت الأخوين محمود المسعدي (الأمين العمم للاتحاد التونسي للشغل ( 1952-1954 ) و التوري البودالي ( نائبه) بستوكهولم في للاتحاد التونسي للشغل ( 1952-1954 ) و التوري البودالي ( نائبه) بستوكهولم في 1953/07/14 أثناء انعقاد مؤتمر الثقابات و مؤتمر الأحزاب الاشتراكية و سمعت منهما أنّ مؤتمر الحرب المشار إليه انعقد في ظروف خاصة فلا يمكن الثقيد بقراراته »(1). ابنّ تاريخ 18 جانفي 1952 يمكن أن يعد بحدة بداية ما سيسمّى فيما بعد بالخصومة اليوسفيّة البورقيبيّة إذ سيقسم الدّساترة الجدد إلى ملتزمين بهذا القرار و هم اليورقيبيّون و أشهرهم آنذاك و هم اليوسفيّون و مرتديّين عن هذا القرار و هم البورقيبيّون و أشهرهم آنذاك محمد الهادي نويرة الدّاعية إلى "تصفية الي الحوادث أو حتى بالنّسبة إلى مبادئنا»(2) . مفعو لا سيئما (...) سواء بالنّسبة إلى الحوادث أو حتى بالنّسبة إلى مبادئنا»(2) . لم اتخذ المؤتمرون الدّساترة الجدد، إذن ، قرارا مثل هذا رغم أنّه قد بلغهم في تونس مثلما رأوه في 13 جانفي 1952 يحل بتونس على متن باخرة في تونس مثلما رأوه في 13 جانفي 1952 يحل بتونس على متن باخرة فريبيّة فرنسبة ؟

إنّ ما دفع المؤتمر إلى اتّخاذ هذا القرار يتمثل في ما يلي: أوّلا: محاولة الحزب الدّستوري الجديد استقطاب أكبر عدد من التّونسيّين بالظهور في مظهر من لا يكتفي مثل الحزب الدّستوري القديم بالمطالبة بالاستقلل التّام

(2) الرشيد إدريس، في طريق الجمهوريّة، المصدر السّابق، الصّفحة نفسها.

<sup>(1)-</sup> الرشيد إدريس، في طريق الجمهوريّة، مصدر سلف ذكره، ص 253.

و لكن يتجاوز ذلك إلى الفعل السياسي الذي يلائم هذا الخطاب " المتطرق " خاصة أنّ الأحداث الدّامية في مرّاكش بيّنت أنّ لمثل هذا المطلب " الاستقلالي " أثرا حاسما في توجيه النّاس وجهة حزبيّة " استقلاليّة " و أنّ قرب حصول ليبيا المجاورة على الاستقلال ولد « في الررّأي العام التّونسي شعورا بالذهول لما أبدته

السّياسة الفرنسيّة من استخفاف بهم»(1).

ثانيا: انتحال المطالب الوطنيّة التي تبدّاها الباي محمد الأمين فحولته من الباي الفرنسيّين" من سنة 1943 إلى 1951 إلى باي وطني قريب من الباي الوطني محمد المنصف و هذا الأمر هو أشد ما كان يخشاه الحزب الدّستوري الجديد و فعلا فإنّ هذا الباي تحول في بداية خمسينات القرن العشرين إلى بباي ديمقراطي حقيقة لا مجازا. و نحن نعتبر أنّ إعانة العائلة المالكة صالح بن يوسف و محمد بدرة على مغادرة البلا في اليوم الذي حلّ فيه المقيم المقيم الجديد بتونس خير شاهد على ما نقول: «لم يكن وصول المقيم العام الجديد الذي صاحبه استعراض القوة و تصرفه المغالي في الشدّة عقب رفض الحكومة الفرنسيّة المطالب التونسيّة في رسالة 15 سبتمبر 1951 لينبئا بشيء طيّب. كان لا بد من التصرف بسرعة لذلك حجزت تذكرتي سفر في طائرة متجهة الماريس. و في السّاعة الخامسة عشر كنت صحبة زوجتي (2) في المطار ننظاهر بامتطاء الطائرة و كان صالح بن يوسف و محمد بدرة يتظاهران بمرافقت نا. عير أنهما هما اللذان أقلعت بهما الطائرة و قد حملا في جيبيهما شكوى غير أنهما هما اللذان أقلعت بهما الطائرة و قد حملا في جيبيهما شكوى

ثالثا: التّعويل على الولايات المتّحدة لكبح جماح فرنسا و فعلا « فقد كانت فرنسا، في هذا الوقت، على خلاف مع الولايات المتّحدة الأمريكيّة فيما يتّصل بالمجموعة الأوروبيّة للدّفاع التي لم تكن فرنسا تريد الانضمام إليها و لذلك كانت الولايات

Mhamed Ben Salem, L'antichambre de l'indépendance 1947-1957, Tunis, Cérès Production, 1988,p 50 . - $^{(1)}$  .  $^{(2)}$  هي زكيّة ابنة الباي محمد الأمين و لسوف يمتحن والي سوسة و القيروان عمر شاشيّة هذا الطّبيب التونسي سنة 1957.

Mhamed Ben Salem, L'antichambre, Op. Cit, p 53. -(3)

المتحدة الأمريكية تنظر بعين الرّضا إلى كلّ ما يمكن أن يضايق الحكومة الفرنسية. و لقد أوحيت لعدد من الأصدقاء أن يذهبوا للتّظاهر أمام القنصليّة [الأمريكيّة] العامّة و كان السيّد فينرقن مؤيّدا ذلك »(4).

ما ذكرنا من أحداث قبل 18 جانفي 1952 ضروري لفهم سياسة الدّولة الفرنسيّة شم إنّه هو، وحده الذي يفسّر شدّة ديهوتكلوك إذ طالت سياسته القمعيّة طيلة عامين كلّ ممثلي الثيّارات الفكريّة السياسيّة في تونس بلا تمييز مثلما طالت مختلف مناطق البلاد.



و فعلا فمنذ 17 جانفي، أي قبل 18 جانفي 1952 « تسارعت الأحداث: قمع في بنزرت و في منزل بورقيبة: أربعة قتلى و مائة من الجرحى و في 18 جانفي 1952 محاصرة مدينة تونس و نشر قوى كبيرة من رجال الشرطة

15

Mhamed Ben Salem, L'antichambre, Op. Cit, pp 54-55. -<sup>(4)</sup>

و الدرك (...) 19 جانفي: تواصل الإضراب العام في تونس العاصمة و اشتداد القمع. و في ماطر يهاجم الجيش النّاس: عشرة قتلى و عشرات الجرحى (...) انتفاضة الشّعب تتواصل و القمع يومي. خمسة قتلى في نابل و اثنان في الحمّامات و عشرات الجرحى (...) 22 جانفي 1952: مئات من الجرحى»(1).

و من هذه التحظة سوف يبدأ ردّ الفعل الشّعبي في كامل البلاد وهو ردّ فعل سيعجّل من ناحية باندلاع الثورة الجزائريّة و سيدفع الرّاديكاليّين الفرنسيّين من ناحية ثانية إلى الاقتتاع بأنّ الخشبة الوحيدة التي يمكن أن تتقذهم من هذه الورطة هي... بورقيبة:

« 22 جانفي 1952: قتل العقيد دوران، قائد قاعدة سوسة. مظاهرات في المكنين و طبلبة و قتل أربعة أعوان شرطة و دركي، الأمر يتحوّل إلى حرب حقيقيّة (...) هو لم يعد يتعلق بالمحرّضين و المتمرّدين الذين يخلون بالنظام و إنّما بانتفاضة وطنيّة. لقد اتّحد البلد الحقيقي و البلد الرّسمي في قضيّة مشتركة. لم يعد الأمر مسألة داخليّة فرنسيّة و لكنّه أصبح صراعا بين قوتين: الشّعب الثائر ضدّ المستعمر»(1).

إنّ الباي محمد الأمين نفسه و زوجته سوف يقرران أن يدعما الدّكتور محمد بن سالم و زوجته الأميرة زكيّة الأمين باي في تكوين "لجنة " الإسعاف الوطني " التي سيسطو عليها البورقيبيّون و التي سينشط ضمنها عدد من النّساء التّونسيّات اللاّئي تعرضنا لهن قبل الآن بالدّراسة ذلك أنّ الأحداث تبيّن أنّنا هنا بإزاء نشاط وطني أطرافه عديدة و لكن تاريخ الشّق الدّستوري البورقيبي المنتصر بعد 1956 سوف يصقي هذه الأحداث بغربال منحاز فلا يبقى من هؤلاء المقاومين فيه غير من سينصره سنة 1955 و ما بعدها على خصمه صالح بن يوسف الذي رأينا قبل الآن أنّ محمّد بن سالم و زوجته زكيّة بنت

16

Mhamed Ben Salem, L'antichambre, Op. Cit, p 56. -<sup>(1)</sup> Mhamed Ben Salem, L'antichambre, Op. Cit, p 56. -<sup>(1)</sup>

الأمين باي قد احتالا على الإقامة العامّة لتمكينه هو و محمد بدرة من السَّفر خارج البلاد عند نزول المقيم العام الجديد بها. إنّنا نكتفي هنا بالإشارة إلى أنّ هذه الثورة الشّعبيّة التي انطلقت من عقالها في جانفي 1952 سوف يلتحق بها الرّيف التّونسي أي ستتحقق الوحدة بين التّونسيّين و تتعرّض الأحزاب السّياسيّة القائمة لاختبار جديد ذلك أنّ الحزب الشّيوعي إذا كان تيّارا "جيبا " فإنّ الحزبين الدّستوريّين القديم و الجديد كانا يتبادلان التّهم حول مدى تأثير هما في الشّعب التّونسي باستعراض قوائم الشّعب الدّستوريّة التّابعة لكلّ واحد منهما و كان الحزب الجديد يتباهى بنفاذه إلى أعمق أعماق البلاد لأنه حزب " عمل " لا " قول " قاصدا بالعمل " التّوعية و إعمال العقل " و ها أنّ هذه الأعماق تكشف عن وجهها الحقيقي "الرّيفي "الذي ينفر منه بورقيبة أيّما نفور. إنّ هذا الوجه الرّيفي هو الذي سوف يكون قدوة الثورة الجزائريّة التي ستندلع في 1 نوفمبر 1954 مثلما سيضع الشّق الدّستوري البورقيبي في هذه السّنة نفسها في موقف صعب إذ سيطلب بورقيبة بعد خطاب منديس فرانس في قصر قرطاج في 31 جويلية 1954 من الثوّار أن يسلموا أسلحتهم، و سوف يرفض هؤلاء ذلك فيناصر هم صالح بن يوسف مستندا في معارضت الحكم الذاتي إلى قرارات مؤتمر الحزب الدّستوري الجديد في 18 جانفي 1952 فتحدث القطيعة بين الطّرفين. إنّ هذه المقدّمة التي قد يتساءل البعض عن "محلّها من الإعراب " في موضوعنا ضروريّة لتقييم نشاط النّساء التّونسيّات بين 1952 و 1956 إذ عمد الشّـق الدّستوري البورقيبي منـذ 1956 إلـي تضخيـم دور مـن ناصرنـه مـن النّساء و تشویه صورة من لم تكن من نصیراته في حین لا یكد المرء يعرف شيئا عن معاناة عدد من التونسيّات القين من تعسّف الحكم الدّيهتكلوكي بل من الحكم الدّستوري البورقيبي ما لو سلط على مثيلات شاذليّة بوزقرّو و وسيلة بالشّاذلي و عائشة بالقاضي لما قامت لهنّ بعد ذلك قائمة جسديّة أو فكريّة أو نفسيّة. تقول الدّستوريّة الجديدة زبيدة بدّة من باجة متحدّثة عن مظاهرة باجة يوم

15 جانفي 1952 التي لا تذكر إلا مقرونة باسمي شاذليّة بوزقرو، ابنة أخت الحبيب بورقيبة نجيبة (1) و وسيلة بالشّاذلي بن عمّار حتّى 1962 و وسيلة بورقيبة من سنة 1962 إلى 1986 سنة تطليقها:

« من ذكرياتي وقت الشورة الزّعيم بورقيبة مشي لبنزرت يوم 13 جانفي،

و عمل اجتماع مالقاش صدى كبير. حب يزيد يحسّس رجال الحزب في كل البلدان بخطورة الوضع مع فرنسا، كلّم الجامعة في باجة، منهم راجلي خميّس بدّة عضو فيها و رئيس شعبة، (...) و قاللهم: هاني نبعثلكم عشرة نساء، و لمدو أنتم جماعة و اعملو مظاهرة، و شوشوا على فرنسا و حركو النّاس. جاونا من تونس 13 مرا، وسيلة بن عمّار و أختها نائلة بن عمّار و شاذليّة بوزقرو و خديجة الطبّال و خالتي خديجة من المطويّة و جميلة المنكبي و شريفة فيّاش، و نساء أخرين جاونا من تونس بعثهم بورقيبة باش يحركوا الشورة (...) للثاريخ أخت سيدة القايد نقولك اللي مظاهرة باجة يوم 15 جانفي 1952 أنا قدتها، زبيدة بددة، رئيسة الشعبة النسائية بباجة. ماهياشي وسيلة بن عمّار أمّا جاونا و كانوا معانا، و بعد ما خرجت المظاهرة، رجعو لتونس. بعد جانا "الرقاص " (المخبر) قال: النّساء اللّي كانوا معانا من تونس و هومه راجعين، شدّوهم في "واد باشا "، هبطوهم، و ركبوهم في سيّارات " جيب " عسكريّة و رجعوهم لباجة. وصلو. دخلوهم للكوميسارية و هومه يعملو في حماة الحمي»(۱)

و علينا الآن، و تأكيدا لصحة كلام هذه المرأة الوطنيّة الأميّة لا البورقيبيّة فحسب، أن نفحص بدقة مدى "التّعسّف" الذي سلط على وسيلة بن عمّار و الحبيب بورقيبة و شاذليّة بوزقرو.



(1)- انظر شجرة أنساد (1)- السيّدة الدّو القايد،

جع سلف ذكره، صص 69-70.

لقد سافرت وسيلة بن عمّار إلى فرنسا بعد هذا الحدث مباشرة و أقامت في باريس. « فكانت تصدر الأو امر إلى المصمودي حتّى يرتّب لها التونسيّون هناك استقبالا شبه رسمي» (1).

أمّا الحبيب بورقيبة و ابنة أخته شاذليّة بوزقرو فإنّه يصعب على المرء تسمية " اعتقالهما " بـ " السّجن ":

«عمدت قوات البوليس إلى القبض على عدد كبير من التونسيّين في كلّ الأوساط الوطنيّة: عشرات من الدّستوريّين الجدد و من الشيّوعيّين تمّ إلقاء القبض عليهم و إرسالهم إلى أقصى الجنوب في حين ألحق الهادي شاكر و شاذليّة بوزقرو (...) ببورقيبة و المنجي سليم اللذين أرسالا إلى طبرقة في الصبّاح نفسه (...) و على العكس ممّا عومل به عامّة المنفيّين حظي بورقيبة برعاية تامّة بل سمح لنفسه أن يطلب تغيير التزل مشتكيا من الخدمة المقدّمة في الترل الذي سبق أن أنزل فيه: و هاهو الآن في "نزل فرنسا "مقيما في الغرفة عدد 1 مدّة 67 يوما. تذكر شاذليّة أن «خالي كان في أحسن حالة. كان يقوم بنزهات كبيرة و يستقبل كثيرا من النّاس وهو يذهب بانتظام إلى "نزل الميموزا" لاحتساء الشّاي ثم لتناول الغذاء عند ابنة أخته التي وقع إسكانها في في الرجابت إليها عائلتها بل إنّ جريدة "تونس المساء" الجرت معه حديثا صحفيّا (...) و قد كان كثيرا ما يهاتف وسيلة

Sophie Bessis et Souhayr Belhassen, Bourguiba. 1 A la conquète d'un destin 1901-1957, Paris, Groupe -(1) Jeune Afrique, 1988 p 136.

بن عمّار التي كانت أنذاك تقيم في باريس»(2).

ماهو الدّور الأساسي الذي ستضطلع به النّساء البورقيبيّات، إذن، في الفترة 1952 - 1956 ؟ هـل هـو مقاومـة الاستعمار أساسا أم مقاومـة مـن لا تتميـن إلى حاشية بورقيبة من النساء. لقد أوردت كاتبة تونسيّة شهادة عجيبة تتمثل في شهادة امرأة دستوريّة تعرّضت لامتحان الفرنسيّين و البورقيبيّين على حدّ سواء و لذلك نوردها على طولها. تقول القابسيّة سعفيّة بنت الصّادق النّيفر بالدّارجة « و عائلة النّيفر أكثرهم في الجبل و النّساء وقت الشورة تعين بتحضير العوين و الماء. يجيونا اجدارميّـة يقولولنا: وين رجالكم ؟ وين القايد النّيفر ؟ نقولو: ما نعرفوش عليه وين. يضربونا و يطيحولنا الخيام و يبهذلو بينا يمشيو (...) و في الأخر هزّونا الكل لمحتشد بئر الحفي بالرّجال و النساء و الصغاير (رهاين). عائلة النّيف الكل عذبونا و جوعونا باش نقولوا الفلاقة وين ؟ بقينا في المحتشد ببئر الحفي عام و 15 يوم (...) أحنا عرب الطلح عشنا الدّمار، مواجهين الموت و العدو في كل لحظة. و تجينا الدبّابة و تجرف خيامنا بلي فيها من ماكلة و حتى ذهبنا و كل ما نملك. كيف نشوفو توّة في التّلفزة كيفاش إسرائيل تعمل في ديار الفلسطينيّين أنا واحدة من النّاس نبكي و نتذكّر كيفاش عمل فينا الاستعمار تجي الدبّابة تمسح بيوت الشعر الخيام متاعنا بما فيها نقول ما صاب عندنا وقتها تلفزة تصور ما تعدّی علینا باش و لادنا یشوفوه توّه  $^{(1)}$ .

هـل كانت هـذه المرأة البدويّـة شيوعيّـة ؟ لا. هـل كانت دستوريّة قديمة ؟ لا . هـل كانت دستوريّة قديمة ؟ لا . لقـد كانت هـي و عرشها مـن الآخذين بفكـرة الاستقـلال الـتّـام التـي أقرّها مؤتمـر 18 جانفـي 1952. و عنـدمـا قبـل الشّـق الدّستـوري البورقيبـي سنـة 1954 " بالاستقـلال الـذاتي " رفـض القـوم ذلك فأصبحوا بـ " عصـا سحريّـة " يوسفيين:

Sophie Bessis et Souhayr Belhassen, Bourguiba. 1 A la conquète d'un destin..., Op. Cit, p 136. -(2) السيّدة الدّو القايد، منار ات الفجر، تونسيّات على د رب النّضال...، مر جع سلف ذكره، صص 297-300.

« كيف خذينا الاستقلال الثوّار في جيهتنا ما حبّوش يهبطو، يحبّو الاستقلال كامل. و جينا مع الزّعيم صالح بن يوسف. و صارت فتنة و عرشنا تلمّو و قالو: لا ما نسلموش السلاح نواصلوا النّضال، و زادو لمدو السلاح و احنا حضرنا " العوين " المونة و الدبش و الشاش، و ماش يطلعو غدوة للجبل. و ثمّة برنامج اللي ماش يقعدوا هنا و اللي ماشين للجزائر. و جانا محجوب بن على ادّخل باش الثوّار يسلموا، و ما فادش فينا، نحبّوا الاستقال كامل و إلاّ الشوّار يرجعو للجبل. قود بينا وحيد من البلاد ووصل الخبر لبورقيبة كلم القورّة متاع فرنسا نهار جانا وإحد من العرش اسمو محمد " قومي"، قال: راهو جايكم قبطان ما يعرفش ربّي، استغفر الله و ردّو بالكم، و بعدو بناتكم الصبايا و نساكم اهربو من توّة. أحنا مازلنا نحكيو نزلت الطيّارة حذانا، هبط منها قبطان و دخل لبيوتنا، و كشف الحريم، و بعد غزر لمرت عمّى قاللها: ها البنيّة ماش نهزّوها رهينة حتّى يجيو الفلاقة. كلمت مرت عمّى "القومك" قالتلو: قلو أحنا عرب الطلح صيّادة، وكيف تبدأ الأرنب راقدة ما نصطادو هاشي كان ما تفيق و تجري هاربة، و إذا صيّاد قتل أرنب ماهيّاشي تجري ما يكلهاشي، و إنت توّة قبطان بنجومك، تعقل على بنية صغيرة من عرشها ؟ أقتلنا الكل و ما تهزيش بنتا. وقتها فرنسا مازالت مسيطرة على الجنوب الكل، طوَّقو بينا عرب الطُّلح كلنا و جاتنا قوة كبيرة من جهة جبل مساعدة، و شدو رجالنا و القايد النّيفر و هزّوهم للسّجن مسلسلين، و حجزو كل ما حضّرناه و كل ما جاهم من صفاقس زيت و قاز و دبش و سلاح و غيرو، ووقف و الثورة. و صار مؤتمر في صفاقس و غلب بورقيبة، و أحنا قعدنا مع بن يوسف و رجالنا في الحبوسات»(1).

هذه السمّة البورقيبيّة الانفراديّة لم تظهر، إذن، بعد 1956 و لكنّها كانت منذ البداية مقومًا من مقومًات شخصيّة بورقيبة و لقد استعمل حاشيته النّسائيّة

<sup>(1)</sup> السيّدة الدّو القايد، منار ات الفجر، تونسيّات على د رب النّضال...، مرجع سلف ذكره، صص301-302.

للتمكين لها في عالم النساء التونسيّات فلم ينج من تأثيرها السلبي تيّار من التيّارات الفكريّة السياسيّة و أولها التيّار السلفي ممثلا في بشيرة بن مراد و سعاد ختّاش. فكيف تحدّثت النّساء عمّا ذكرنا ؟

ترد أسماء بلخوجة (أي الرباعي منذ 1954) أفول نجم بشيرة بن مراد في سنوات الجمر هذه إلى نضالية البورقيبيّات و وجل حركة بشيرة بن مراد

إذ تصرر عبد أن ذكرت أن بشيرة بن مراد «كانت بالنسبة لي مدرستي النضالية الأولى» (1):

«أنا كنت ننشط مع الحزب [ لا تمييز هنا بين الشقّ القديم و الشقّ الجديد] أكثر من الاتحاد النسائي الإسلامي. في الحزب لقيت برامج و أهداف كبيرة نضال بالمنجد. [ تقصد نضالا حقيقيّا] (...) في الاتحاد كان النشاط مع بشيرة بن مراد محدود في إطار معيّن ضيّق. بشيرة بن مراد الحق تعرضت كرئيسة لعدّة مضايقات من السلطة الفرنسيّة ووقت الثورة 1952 أي فترة المقيم العام جان دي هوتكلوك 1952 -1954 ] عيطولها برشة مرّات باش ما تلتزم كان بنشاط اجتماعي. يظهر لي التزمت للسلطة. و كنّا كيف نشاركو في مظاهرة و إلا اجتماع سياسي و إلا نخرجو نحشوا النّاس على المشاركة في الإضراب، تقول انتم أحرار باش تشاركو في السيّاسة أمّا شاركو باسمكم لا باسم الاتحاد. يمكن خائفة» (2).

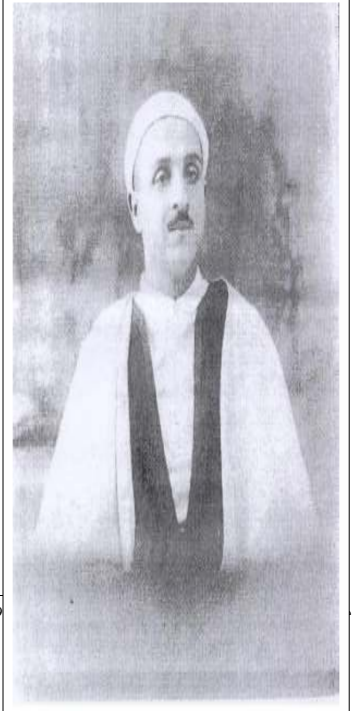
أمّا حديث الدّستوريّة الجديدة الصفاقسيّة حليمة الشّعبوني فهو يلقي مزيدا من الضّوء حول بشيرة بن مراد سنة 1952:

« تواصل التعاون بين الاتحاد النسائي الإسلامي و الشعب النسائية الدستورية قبل الشورة (تقصد 1952) في كل المجالات و المناسبات إلى أن جاءت سنة 1952 فترة الكفاح التحريري فتطور العمل و الخطاب السياسي و تأكد دور المرأة في المشاركة في الكفاح الوطني (...) فوقع صراع بين عضوات

<sup>(1)</sup> حبيب قرد غلي و أخريات، تونسيّات في الحياة العامّة ( 1920-1960)، مرجع سلف ذكره، ص 31. التي مرجع سلف ذكره، ص 31.

الشّعبة و الاتّحاد النّسائي الإسلامي كاد يلهي الجميع عن المسار الحقيقي للنّضال. و تدخّل الزّعيم الهادي شاكر و الزّعيم الحبيب بورقيبة لحسم الخلاف القائم»(3).

أمّا نحن فيبدو لنا أنّ التّنظيم الأصولي الأكثر تأثيرا في هذه الفترة فقد أصبح منذ نهاية أربعينات القرن العشرين هو تنظيم جمعيّة الشبّان المسلمين الذي كان يرأسه محمد الصالح النيفر (1902- 1993) في حين كانت ترأس فرعه النّسائي زوجته سعاد ختّاش (1917- 2001)



 $^{(3)}$ - السيّدة الدّو القايد،

.191-19

ع من هو الدين واللغب والا فلاؤ عمران بعملن بنمائ عالمعوبات والعرافيل ومفدان الحاهيات ن في وتعلى الغي اء ته والعنابة مع الخ والمشاعدة افوى دليل وكمايتعلى بهاويتشيعن بالروم الدينية والفوانين الالهية العادلة وريافية افويا وان لارماء مي تحقيق اماد الدفيل كل سيرم الدهوالاساس فأن

#### صورة من خط سعاد ختّاش النّيفر

ذلك أنّ النّيافرة كانوا قياسا إلى المالكيّين أكثر من البنعاشوريّين راديكاليّة و نشاطا و لذلك يسهل على المرء تتّبع مواقف الشّيخ محمد الصّالح النّيفر و من ثمّ زوجت سعاد من مختلف الأحداث التي جدّت بين 1952 و 1956. كتبت أروى النّيف ر(1) عن موقف عائلتها من المقاومة الشّعبيّة و من الاتّحاد العام التّونسي للشّغل: «كان الشّيخ يساند المقاومة أدبيّا وماديّا دون أن ينخرط في الحزب أو يشارك فيه (...) [هذه المقاومة التي ساهم فيها الزّيتونيّون بقسط وفير و لذلك] اعتمدت عليهم اعتمادا كليّا. فالمظاهرات كانت تخرج من صفوفهم أكثر من غيرهم والشّباب الزّيتوني هو المقاوم البارز الذي يخشي منه في الشّارع التّونسي (...) لم يكن الشيخ محمد الصالح حزبيا و لمّا تكوّن الاتّحاد العام التّونسي للشّغل دعاه السيِّد فرحات حشَّاد لمؤازرته (فمعظم الأحزاب والاتّحادات كانت أنذاك تابعة للاستعمار ) فوعده الشّيخ بذلك بشرط أن يكون للزّيتونيّين امتياز كأن يكونوا فرعا من الاتّحاد يترأسه زيتوني و بذلك دخلت نقابة المدرّسين تحت راية الاتّحاد  $^{(2)}$ . ترى أروى النّيفر أنّ الشّيخ لم يتحالف مع حشّاد إلاّ لتحقيق مكاسب للزّيتونيّين و يبدو أنّ ثقة الشّيخ في هذا القائد النّقابي كانت كبيرة لذلك سنراه يناًى بالزّيتونيّين عن الاتّحاد العام التّونسي للشّغل منذ اغتيال فرحات حشّاد أي منذ تولى المسعدي (1952 - 1954) ثمّ أحمد بن صالح (1954-1956) رئاسة الاتّحاد وسعيه ما إلى إلحاق الاتّحاد بالصّف الدّستوري الجديد بقيادة بورقيبة الذي

<sup>(1).</sup> أجرينا معها حوارا مطوّلا حول عائلتها في 23 جوان 2007 في المعهد الخاص بيت الحكمة المنزه الخامس وقد مدّتنا بعدد من الوثائق فلها شكرنا الجزيل( صاحبة البحث) وأروى النّيفر من خريجات البنت المسلمة والفرع الزّيتوني.

<sup>(2) -</sup> أروى النّيفر، محمد الصالح النّيفر، حياته وآثاره، مرجع سلف ذكره، 2005، صص 10- 11.

كان يعد فرنسا حتى قبل حلول منديس فرانس بتونس في جويلية 1954 بإقامة دولة علمانية إن مكن من الحكم: «تبيّن (للشيخ) شيئا فشيئا أنّ الثقابات تجتمع بإحياء من الحزب فقط وأنّ هذا الأخير استحوذ على جانب كبير من الثقابات و كان للحزب اجتماعات سرية تقرر ما يوحى إليها بحكم تعاملها مع جهات أجنبية. و حينما تأكد الشيخ من هذه الأمور حرص على أن يبتعد بجمعية الشبّان المسلمين و نقابة المدرسين عن هذه الحركات والتونسيون أن يبتعد بجمعية الشبّان المسلمين و نقابة والآخر من أتباع صالح بن يوسف، الأول من أنصار منداس فرانس والثاني من أنصار جمال عبد الناصر، أمّا الشيخ فقد حرص على ألا يكون مع هذا ولا ذلك» (1) .

لقد كان الشيخ واقعا، إذن، بين مطرقة الرّاديكاليّة المنديسيّة الفرنسيّة و سندان الاشتراكيّة النّاصريّة و لكنّه مع ذلك مال في بداية الأمر إلى بورقيبة فلقد كان هذا، مكرا منه، منذ بداية الخمسينات « يسعى لاستمالة الزيّتونيّين والحصول على ثقتهم لأنّه يدرك وزنهم في الشّارع التونسي آنذاك و عرف كيف يراوغهم بأساليبه و وعوده الكثيرة(...) و كان بورقيبة يتردّد على مقر جمعيّة الشبّان المسلمين و يحضر اجتماعاتها و يبدي إعجابا شديدا بمشاريعها حتى أنّه التزم مع الشيخ بأن يحقق جميع الإصلاحات التي تراها الجمعيّة صالحة للبلاد و أن يتقيّد بالشّرع الإسلامي إذا فاز حزبه على منافسه صالح بن يوسف و رجع التفوذ إليه. أمّا الشيخ فكان معجبا بذكاء بورقيبة وسعة اطلاعه ووصفه في إحدى خطبه بأنّه رجل السّاعة و سيّد الموقف» (2).

إنّ "رجل السّاعة " الحبيب بورقيبة سوف يعمد منذ تولّيه الوزارة سنة 1956 السي إصدار مجلّة الأحوال الشّخصيّة « التي انحرف في جوانب منها عن الشّرع الإسلامي (...) كما عارض حجاب المرأة المسلمة و نادى بنزعه في خطبه و في إحدى جولاته بالسيّارة كان يشير بيده على كلّ امرأة تلبس السّفساري

<sup>(1)-</sup> أروى النّيفر، محمد الصالح النّيفر، مرجع سبق ذكره، ص 11.

<sup>(2) -</sup> أُروى النّيفر، محمد الصالح النّيفر، مرجع سبق ذكره، صص 10، 11.

(وهـو الحجـاب التونسـي) لتنزعـه كما دعـا إلـي الإفطـار فـي شهـر رمضـان المعظـم متذرّعـا بمعركـة الشعـب التونسـي ضـد التخلف والجهل و معتمدا على كلمة حقّ أراد بها باطلا: « افطـروا لتقـووا علـي عدوكـم »(حديث)» (3) لقـد قـاوم الشيّخ هـذه السيّاسـة فكـان ردّ بورقيبـة منتظـرا: « فـي 1959 صـدر قانـون فـي الرّائد الرّسمـي فـي انتـزاع مدرسـة البنـت المسلمـة و فروعها و مصـادرة جميع أملاكها. و فـي نفـس السنـة أحيـل الشيّخ علـي الثقاعـد المبكّر [57 سنة] مـع مجـموعـة أخـري مـن مـدرّسـي الجامـع كمـا أقيـل مـن الإمامـة فـي جامـع التوفيـق »(1). لقـد حرصنا علـي الإكثـار مـن الشواهد حتّي نذهـب بالـرّأي القائـل بوجل الإسلاميّين واستسلامهم للواقـع. محمد الصالح النيفر سيلتجئ إلـي الجزائـر سنـة 1963 فيجـد فيهـا مجـالا واسعـا لنشـر أفكـاره السلّفيّـة و لـن يعـود إلـي تونـس إلا فـي فيجـد فيهـا مجـالا واسعـا لنشـر أفكـاره السلّفيّـة و لـن يعـود إلـي تونـس إلا فـي

الإسلاميين واستسلامهم للواقع. محمد الصالح النيفر سيلتجئ إلى الجزائر سنة 1963 فيجد فيها مجالا واسعا لنشر أفكاره السلفية ولن يعود إلى تونس إلا في سنة 1970، أي في هذه الفترة التي دفع فيها ضغط التاريخيين الماديين في الجامعة التونسية و في النقابات قادة نظام الحزب الدستوري البورقيبي الواحد إلى تشجيع النيّار السلفي أملين من ناحية في إنتاج "إسلام معتدل " و متبنّين من ناحية ثانية سياسة مداواة " الخصم بخصمه".

و نحن عندما ندقق النظر في أمر استسلام السلفيين و السلفيات بما فيهن المعتدلات مثل بشيرة بن مراد نتوصل إلى حقيقة أساسية وهي أنهن رفضن المشاركة في اتداد نسائي بورقيبي اختزل القوى النسائية التونسية في وجه واحد من وجوهها وهو "الحاشية النسائية النسائية البورقيبية".

كتب محمود شمّام عن هذه القضيّة في البداية بأسلوب فضفاض لا يفيد موضوعنا في شيء:

« لمّا استقلّت البلاد و تحررت من ظلم الاستعمار و المستعمرين و تحقق الهدف الذي كانت تسعى إليه الحركة النّسائيّة وأخذت المرأة بزمام أمرها و تحقق لها من المطالب ما كانت ترجو أخلدت السيّدة بشيرة إلى الرّاحة و المطالعة

 $<sup>^{(3)}</sup>$  أروى النّيفر، محمد الصالح النّيفر، مرجع سبق ذكره، ص

<sup>(1) -</sup> أروى النّيفر، محمد الصالح النّيفر، مرجع سبق ذكره، ص 12.

مساهمة غالبا بالحضور في بعض المناسبات الوطنيّة»(2).

و لكن شمّام نفسه تدارك الأمر فيما بعد فصرّح: «تخلّت [يقصد بشيرة بن مراد] عن النشاط السياسي عندما طلب بورقيبة أن يكون الإتّحاد النّسائي الإسلامي الذي ترأسته شعبة من شعب الحزب الحرّ الدّستوري الجديد فأبت و رفضت ذلك و تخلّت عن الحزب »(1).

أمّا جريدة الحرية لسان الحزب الواحد الحاكم فقد كتبت بعد إزاحة بورقيبة عن الحكم: « لمّا كان الاختلاف في الرّأي من المحظورات في العهد القديم تتاساها [يقصد بشيرة بن مراد] الحزب الدستوري وطمس نضالاتها التّاريخيّة ولكنّ العهد الجديد ردّ لها الاعتبار ومنحها رئيس الدولة وسام الاستقلال» (2).

و لقد تحدّثت جميلة سليم<sup>(3)</sup> (كانت تجمعني بها علاقة عائلية، شاركت في اجتماعات الحزب والمظاهرات ... وقد خرجنا معا في مظاهرة باجة (4). لكن أعتـقـد أن غلطة كبيـرة ارتكبها التونسـيّون في حقّ بشيـرة بـن مـراد و قـد سبّب لها ذلـك كبيـرة ارتكبها الألـم فـهي امـرأة حـسّاسة جـدّا فـعندما ردّ لها [الرئيس زيـن العابـدین بـن علي 1989] الاعتـبار تأثرت كثـیرا. و عـندما سلّمت علیها آن ذاك مـنجیّة بن عـز الـدین<sup>(5)</sup> تنـهدت قـائلة:

« يا حسرة على جماعتى وينهم» (6).

<sup>(2)</sup> محمود شمّام: بشيرة بن مراد، زعيمة النّهضة النّسائيّة بنونس، مرجع سلف ذكره ص 60.

<sup>(1)</sup> محمود شمّام: في حوارا دار بينه وبين صاحبة البحث في 8 ديسمبر 2006 على السّاعة الثانية عشرة من منتصف النهار في مقرّ بينه الكائن برادس. (صاحبة البحث)

<sup>(2)</sup> جريدة الحرية 14 ماي 1993 نقلا عن محمود شمام، مرجع سلف ذكره، ص 79.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> جميـــلــة سليم: شقيقة المنـــُـجي سليم وصديقة بشيرة بن مـــراد التي عـــآشرتها وعملت معـــها. محمود شمّام بشيرة بن مراد، زعيمة النّهضــة النّسائيّة بتونس، مرجع سلف ذكره ص 70.

<sup>(4)</sup> مظاهرة باجهة: تروي السيدة الدوالقايد قصة مظاهرة باجة على النحو التّالي معتمدة في ذلك شهادة زبيدة بدّة: "التاريخ أخت سيدة القايد نقولك إلي مظاهرة باجة يوم 15 جانفي 1952 أنا قدتها زبيدة بدة رئيسة الشعبة النّسائيّة بباجة ما هياشي وسيلة بن عمّار أما جاونا و كانو معانا و بعد ما خرجت المظاهرة رجعو لتونس من غدوة قدمونا للمحاكمة أنا و جماعة الجامعة و بعد راجلي ربطوه في القصبة في باجة". السيدة الدوالقايد: منارات الفجر تونسيّات على درب النّضال 1900-1956، مرجع سلف ذكره، صص 70-71. (5) منجيّة بن عـز الدين: كانت مع بشيرة بن مراد كاهية رئيسة في الاتحاد النّسائي الإسلامي، عن أسماء بلخوجة و لقد أجرينا معها

حديثا في 2007/07/07 على السّاعة التّانية عشرة في مقر بيتها بقرطاج حنبل (صاحبة البحث) . (6) محمود شمّاء : بشيرة بن مراد زعيمة النّهضة النّسائية بنونس مرجع سلف ذكره، ص 73.

إنّنا لعاجزون و من دون بكائية "نسائية" عن الإحاطة بأبعاد هذه الحسرة التي عبرت عنها بشيرة بن مراد عندما قالت: "يا حسرة على جماعتى وينهم".

لقد خفت إذن صوت التيّار الأصولي لسببين ائتين أولهما القمع الذي سلطته سلطة الحماية على أغلب المعبّرين عن التيّارات الفكريّـة السيّاسيّة في البلاد، باستثناء البورقيبيّين و ثانيهما القمع الذي سلطه البورقيبيّون و من ورائهم البورقيبيّات مثيلات سعيدة بوزقرو ساسي و وسيلة و نائلة بن عمّار، لا على "الحرب الدّيني" فقط و لكن على ممثلات التيّارين العقلاني من غير البورقيبيّات و على ممثلات التيّار التّاريخي المادّي و نحن نورد فيما يخص التضييق الدّستوري النسوي على العقلانيّات شهادتين اثنتين على الأقل إحداهما المعقلانيّة التاريخيّة البورقيبيّة راضية الحدّاد و ثانيتهما التاريخيّة الماديّـة فاطمة الجلولي. كتبت راضية الحدّاد : « إنّ عودة بورقيبة ( 1 جوان 1955) و الانشقاقات الدّاخليّة في الحرب نزلتا هذه المسائل منزلة ثانويّة و لقد أصبحت القضيّة الملحّة، عوضا عمّا سبق، هي قضيّة حقّ المرأة في التصويت و لقد الحدت ضغوط نزعات عديدة في سبيل اعتماده في خضم القرارات الكبيرة التي تقرضها إقامة الدّولة التونسيّة الجديدة لذلك نظمت حبيبة الزّاوش و أختها في سبتمبر 1955 و في قاعة الدّولة الحفلات في معهد كارنو نقاشا حول هذا الموضوع. لقد جريّتي سعيدة مثلما الحفلات في معهد كارنو نقاشا حول هذا الموضوع. لقد جريّتي سعيدة مثلما التجمّـع الـذي كانت تعتقد أنه تجمّـع فرنكفوني» (١٠).

من المعروف من كتابات بورقيبة نفسها أنّه كان لا يكف، طمأنة منه للرّاديكاليّين الفرنسيّين، عن وعده إيّاهم بتحويل الدّولة التّونسيّة، إن مكّن من الحكم، إلى دولة لائكيّة و تحرير المرأة فماذا تعني عندئذ كلمة " فرنكوفيليّة" (2) ومتى كانت سعيدة بوزقرو صاحبة نظريّة في مثل هذه المسائل؟

إنّ الأمر يبدو لنا أكثر بساطة ممّا ذهبت إليه راضية الحدّاد ذلك أنّ الشّق البورقيبي لم يقبل في يوم من الأيّام أن تظهر مبادرات قوى سياسيّة

Radhia Haddad, Parole de femme, Op. Cit, p 101 -(1)

<sup>(2)-</sup> فرنكو فيليّة Fancophile: محب لفرنسا.

خارجة عنه و لسوف " يترصد " كل مبادرة صادرة عن خصومه فينسبها إليه. أمّا الملاحظة الثانية النّي نود أن يحتفظ بها القارئ في ذهنه فهي الجملة «جرتني سعيدة ساسي لحضور الاجتماع ».

أمّا فاطمة الجلولي فقد حدّثتنا في الموضوع نفسه على النّحو التّالي «دعت حبيبة خير الله (1)، أخت الشاذلي خير الله إلى عقد مؤتمر في النّادي الذي أصبح يطلق عليه حاليّا إسم "عزيزة عثمانة "طالبت فيه بحقوق المرأة في الحياة السيّاسيّة و خاصّة بحق الانتخاب و كان ذلك فترة الاستقلال الدّاخلي أي سنة 1955 فعارضتها سعيدة ساسي ابنة أخت الرّئيس بورقيبة قائلة إنّ المرأة اليوم في سويسرا ليس لها حقّ الانتخاب، و أنت تطالبين بهذا الحقّ في تونس؟ فرددت عليها بما يؤيّد مطلب حبيبة خير الله " إيشبيه مش لازم أحنا نتبعو سويسرا، ربّما أحنا نجمو نسبقو في حاجة كيف حقّ المرأة في الانتخابات" »(2).

و بعد مدّة قصيرة من هذه الحادثة ستصدر "مجلة الأحوال الشّخصيّة " فبم نفسر ذلك ؟ إنّنا لنن نتوقف عند هذه المسألة و لكنّنا نود النّطريّق إلى سبب بداية أفول نجم التيّار التّاريخي المّادي.

لا يمكن للمرء أن يفهم تاريخ هذا التيّار بربطه بتاريخ هذه البلاد فقط إذ القضيّة تتجاوز حدود تونس بل حدود البلاد المستعمرة و في هذه الفترة اشتدت الحرب الباردة بين القوّتين العظميين الاتّحاد السّوفياتي والولايات المتّحدة الأمريكيّة و كان الاتّحاد العام التّونسي للشّغل، القوّة الأكبر في تونس، أمريكي الهوى في حين كان الحزب الشّيوعي التونسي سوفياتي الهوى و هذا هو ما يفسّر النزيف العمّالي الذي لحق المنظمة الشّغيلة الشّيوعية و من ثمّ الحزب الشّيوعي التونسي و منظمتيه النّسين: اتّحاد نساء القطر التونسي و اتّحاد فتيات القطر التونسي و لذلك سنرى

<sup>(1)-</sup> أسست حبيبة خير الله جمعيّة نسائيّة وقع منعها عقب الاستقلال (فاطمة الجلّولي الحوار سالف الذكر).

<sup>(2)</sup> فاطمة الجلولي، حوارنا معها سالف الذكر.

إلى 1963 فيتأسس مكتب على النّحو التّالي (1):

نبيهة بن ميلاد → رئيسة

شريفة السعداوي > نائبة الرّئيسة

زهرة بن ميلاد ← الكاتبة العامّة

قلاديس عدّة → كاتبة عامّة مساعدة

سوفية زويتن → كاتبة

نائلة الحدّاد → كاتبة

فاطمة بن إبراهيم → كاتبة

توحيدة بالشيخ (أوّل طبيبة تونسية ولدت 1909)  $\rightarrow$  مندوبة المؤتمر العالمي للسّلام الذي انعقد في 13 جانفي 1952 في تونس.

و مثيلات هـؤلاء السيّدات هن أبعـد مـا يكن عـن التّفكير المادّي التّاريخي فكأنّهن يمثلـن إن جـاز اقتباس عبـارة " الإسلام المتسامح " تيّارا يمكن أن يسمّى " التيّار التّاريخي المادّي المتسامح". مثـل هذا الاتّجاه العام سـوف يدفع عـددا مـن عضوات " اتّحاد فتيات القطـر التّونسي" إلـى تطليـق العمـل السيّاسـي و مـن بيـن هـؤلاء فاطمـة الجلولي التي سألناها عـن أسباب اعتـزال العمـل السيّاسي فلـم تشـر لا مـن قريـب و لا مـن بعيـد إلـى الأسباب السيّاسيّة إذ ركّزت علـى سببين خاصيّن همـا ضغـط المجتمـع التّقليـدي و الـزّواج: فقـد ذكـرت فيمـا يتّصـل بالسبّب الأوّل:

«ساعات نحكى أنا و والدي فيقول لى الاتجاه هذا مش باهى راهو ما يقولوش

<sup>(3)-</sup> نبيهة بن ميلاد: هي نبيهة بنت عثمان بن عبد الله ولدت في 4 مارس 1919 بتونس العاصمة من عائلة بورجوازيّة تزوّجت من الدّكتور الاشتراكي أحمد بن ميلاد انضمّت إلى الاتّحاد النّسائي الإسلامي وهي في سنّ الخامسة عشر ثمّ انضمّت إلى الاتّحاد النّسائي التّونسي. السيّدة الدّو القايد، منارات على أرض قرطاج بشيرة بن مراد و نساء رائدات ( 1900–1956)، صفاقس، مطبعة التسفير الفنّي، 2006، صص 65– 67 .

Souad Bakalti, La femme tunisienne au temps de la colonisation, Op.Cit, p 84.-(1)

بالدّين و هذا ما جعلني فيما بعد أبتعد عن الشّيوعيّة على خاطر كنت نحترم والدي و نعرف اللّي هو ماشي في طريق صحيح ... و في الاتّحاد كانو برشة شيوعيّات يقولو لي علاش تصوم في رمضان. على هذاك بديت نجبد في روحي». و قالت فيما يتّصل بالسّبب الثاني: « تزوّجت و رحلت إلى البادية و تحديدا

إلى و لاية جندوبة فأنجبت أربعة أطفال و كنت أقضي ثلاثة أيّام في تونس العاصمة ثم أعود إلى ولاية جندوبة ».

و حتى عندما تحدّثت عن رفضها الانضمام إلى الاتّحاد القومي النّسائي التّونسي سنة 1956 تذرّعت بوضعها العائلي: « بعد الاستقلال التّصلت بي راضية بن عمّار الحدّاد و دعتني إلى الانضمام إلى الاتّحاد فرفضت لأنّ أطفالي كانوا صغار السنّ »(1).

<sup>(1)-</sup> و لنلاحظ أنها سننضم في فترة لاحقة لهذا الاتحاد بل أصبحت فيه نائبة جهوية لولاية تونس على غرار عدد من السلفيات والشيوعيات مما يثير قضية شائكة لا مجال لمناقشتها في هذا البحث ولقد نشرت فاطمة الجلولي عددا من الكتب تتصل بالميدان الثقافي وهي اليوم تشرف على إدارة متحف مدينة تونس و مسؤولة عن التبادل الثقافي في حوض البحر الأبيض المتوسط (عن فاطمة الجلولي في حوار سابق الذكر).

## الفصل الثّاني

المثقفات التونسيات سنوات " تجفيف ينابيع " التيارين الأصولي والتاريخي المادي (1987–1987)

رأينا في الفصل السّابق إعراض عدد من ممثلات الثيّارين السّلفي (بشيرة بن مراد) و التّاريخي المادّي ( فاطمة الجلولي) عن الانضمام إلى الاتّحاد القومي النّسائي التّونسي الوليد و قد أوحى كلامنا أنّ هذا السّبب إيديولوجي بحت أي أنّه يمكن أن يفسّر بالعودة إلى مدخل هذا البحث أي باختلاف الروّي الفكريّة السّياسيّة أي انطلاقا من المنهج التّاريخي العقلاني. و نحن نستهلّ هذا الفصل بالقول إنّ مثل هذا المذهب إذا كان يصلح لفهم مواقف النساء التونسيّات قبل الاستقلال فهو يصبح عديم الجدوى بعده إذ سيؤول الحكم أي السلطة و الشروة و الجاه سنة 1956 إلى الوطنيّين البورقيبيّين من الرّجال و النّساء على حدّ سواء ( آل وسيلة بن عمّار و آل بوزقرو و المقرّبات منهن فيصبح من اللزم بعد الاستقلل طرح إشكاليّة التَّفكير و الممارسة أو بمعنى آخر كيف سيتصرّف القادمون و القادمات الجدد على الحكم في حظوظ البلاد لا فكرا فقط و لكن تصرّفا في شروات البلد؟ كتبت سوفي بسيس و سهير بلحسن في الفساد المالى الذي رافق نشأة الدّولة التّونسيّة: « سمح إصدار قانون حول " المروق من الوطنيّة " بأن تحال على المحكمة العليا كل شخصية تعاملت مع الحماية، و هذه صيغة تسمح فضفضتها بكل التهم. و لقد كانت الأرستقر اطيّة القديمة المعتدلة في العاصمة ضحيّتها الأولى. فوسيلة التي كانت دائما تتألُّم لشعورها بعدم الانتماء إلى هذه الطبقة، لم تقصر في إذكاء أحقاد زوجها المرتقب الدّفينة الضّارية عليها. لقد رأت، وقد أصبحت منذ هذه الفترة " السيّدة الثانية "، في تصفية الحسابات الأخيرة هذه مناسبة ممتازة لإهانة هذه الطّبقة

المغلقة التي ستحتل عشيرتها تدريجيّا مكانها<sup>(1)</sup> أمّا فيما يتصل ببورقيبة فها هو يتخلّص في نهاية الأمر من أعيان لا يدينون له بشيء و يحذرون منه كلّ الحذر. و إنّ تصفيتهم، في نظره، هي الصّنيع الأخير الذي يقتلع تونس من ماضيها. لم تكتف وسيلة بحضّ الرّئيس الجديد على إلغاء الملكيّة

و إزالة التخبة القديمة بل بذلت، فيما يتعلق بها هي شخصيا، كل ما وسعها من قدرة على الإقناع حتى يقبل بأن تختص بجزء من أملاك الحسينيين الخاصة. كان من الواجب رسميًا أن تؤول هذه الأملاك إلى الخزينة العامة و لكن بورقيبة، استجابة منه لطلبات وسيلة الملحة، أصدر أوامره كتابيًا حتى تسلم إليه المجوهرات بغية فحصها. و بهذه الطريقة اختفت و لم تعد إلى الظهور إلا عندما تباهت بها وسيلة عانيا و في افتخار بعد أن أصبحت رئيسة الجمهورية. و كذلك كان مصير جزء من منقولات القصر الملكي و آنية موائده الفضيّة و الذهبية. لقد كان عليها أن تجرد و تحصر و لكن علالة العويتي (1) أخطر حاكما من حكما الجمهورية الجديدة ب " أنّ الرّنيس أمرني بأن أتكفل بالأمر " لقد انذهل هذا المسؤول فطلب ايضاحات من بورقيبة الذي أجابه إجابة فيها قدر من الضيق: " من الأفضل أن يتكلف علالة بذلك، فهو رجل ثقة". و في حين كان سكان العاصمة يتساءلون عن مصير هذه الثروات التي كان من المفروض أن تكون ملكا للدولة، لم يجرؤ مسؤول واحد من المسؤولين على الاحتجاج على اختلاسها. مثل هذا الصمت الما بنبئ باسنقالات أخرى» (2).

إنّنا أطانا في هذا الشّاهد إطالة قد تبدو لأوّل وهلة مخلة بالموضوع وعلينا أن نذكّر بأنّ ما أوردنا حدث في سنوات أصاب فيها الجفاف البلاد وزحف عليها الجراد فكان في عدد من مناطق البلاد "صحن " التونسيّين المفضيّل ثمّ إنّ

<sup>(1)-</sup> وسيتواصل هذا الواقع حتى طردها وطرد علالة العويتي من القصر سنة 1986 نتيجة استغلال جزء من البلاط ومحمد الصيّاح متاهات " عودة الليبدو" عند بورقيبة وهذه المسائل ينفر الأستاذ المشرف من الحديث عنها ولكنّه أشار عليّ بإثباتها لأنّ الأمر لا يتعلق بالحياة الفرديّة للنّاس ولكن بالحياة العامّة وبمصير البلاد (صاحبة البحث).

<sup>(1)</sup> وسيطرده بورقيبة من القصر سنة 1986 مثلما طرد وسيلة بن عمّار.

Sophie Bessis et Souhayr Behassen, Op. Cit, p 175 - (2)

هناك أمرا آخر يتمثل في أته أصبح من الصعب عن المرء أن يتحدث بعد الآن عن عقلانية الشيق البورقيبي لأن العقلانية الغربية لا تقوم على المستوى الاقتصادي إلا على المحاسبة و سنورد شاهدا آخر أكثر طولا لأن الشاهدين يعفياننا من صياغة صفحات عديدة بقلمنا ليس لها من التأثير في القارئ ما لمثل هذه الشواهد التي تهدف إلى تأكيد فكرتنا وهي أن السوس نال من ثمرة النشاط النسائي الثونسي الذي قدرناه حق قدره في القسم الأول من هذا البحث منذ أن سيطر الشق النسائي البورقيبي على الاتحاد القومي النسائي التونسي حتى زمن رئاسة راضية الحداد التي ستبذل أقصى الجهود لمقاومته قبل أن " يأكلها " الحكم البورقيبي البنعماري سنة 1972. و لعل وجود راضية الحداد ضمن " عش الزنابير" النسائي طيلة الفترة ( 1958 - 1972 ) هو الذي دفع صاحب الشاهد الثاني إلى الماجها ضمن حاشية وسيلة بن عمار لجهله (وجهلنا قبل التعمق في الموضوع ) بالعلاقة الفاترة بين المرأتين وهي علاقة كادت تدفع براضية الحداد إلى أن تنبراً ممن قرابتها بوسيلة بن عمار.

كتب عز الدين عزوز في القوى الخفيّة التي كانت تشارك بورقيبة في حكم السلاد منذ 1956:



صورة بورقيبة وعزالدين عزوز

« ذات يــوم مــن أيّــام جويليـــة 1957 و قبــل شهريــن من زواجي زارني قريبي توفيق الترجمان الذي تزوّج نبيلة ابنة وسيلة، الرّئيسة الحاليّة. ماز الت وسيلة في هذه الفترة زوجة على بالشَّاذلي و لكن كلِّ النِّاس في تونس العاصمة و في غيرها كانوا يعرفون أنها عشيقة بورقيبة. لقد أرسلت الحماة توفيق ليدعوني إلى الغذاء في بيتها في " المرسى كوب. " بغية محاولة تصفية الأجواء بين بورقيبة وبينك " على حدّ قوله. قضيّت، إذن، في يوم أحد من الأحاد، يوما كاملا في "فيلا" وسيلة الفاخرة و في شاطئ" مرسى كوب". بعد الاستحمام تحلق حول المائدة وسيلة و زوجها القديم على بالشّاذلي [كتب الكتاب بعد 1962] و توفيق التّرجمان و زوجته نبيلة ابنة وسيلة و نائلة بن عمّار، أخت وسيلة و زوجها و قربها الحبيب بن عمّار. في أثناء هذا الطعام الجد وفير التمست منّى وسيلة، و كانت تجلس تجاهى، أن أروي لها قصتي "حتى تصلح بيني و بين بورقيبة "حسب ما لمحت بـ ه (...) وصفت بإيجاز الأحداث التي كنت شاهدا عليها أو طرفا فاعلا فيها ثم وصفت تفاصيل خصومتي مع الباهي الأدغم في طرابلس (...) و طلبت من وسيلة أن تبلغ بورقيبة هذه الرسالة (...) حتى يرفع عنّي ما سلطه عليّ من مظالم. لاذ الحاضرون الأخرون نبيلة و نائلة و على و حبيب و قريبي توفيق طيلة حديثي إلى نفسي [Monologue] بالصمّت و لكنّني اكتشفت تبادل نظرات و غمزات لم أتمكّن فورا من إدراك معناها بل كنت مندهشا لأنّ عددا منهم، و خصوصا حبيب بن عمّار، لم يجرؤوا على النّظر في وجهي. لقد كانت وسيلة تودّ أن تطلع أكثر ما يمكن على ما أعرف عن المنجي سليم و صادق المقدم و أحمد بن صالح. استأذنت وسيلة، بعد القائلة، بالانصراف فوعدتني بأن تعرض على بورقيبة ما كشفت. و لقد كان من المتّفق عليه أن تستدعيني من جديد بو اسطة قريبي توفيق. ثمّ كان الصمّت  $^{(1)}$ .

تقول راضية الحدّاد إنّ الثلاثي وسيلة بن عمّار و نائلة بن عمّار و كذلك

Azzeddine Azzouz, L'histoire ne pardonne pas, Tunis Paris, Dar Ashraf Ed L'Harmattan, 1988, -(1) p p 214-215.

سعيدة ساسي، اللائي كن أقرب النساء إلى بورقيبة، هن اللائي حرّضن على تأسيس الاتحاد القومي النسائي التونسي في 26 جانفي 1956 بيل إن التجنة التأسيسيّة اجتمعت في مسكن قرباء وسيلة بن عمّار (2) و بذلك حصل هذا التماثل، و إن على أساس إيديولوجي مختلف، بين بشيرة بن مراد التي كانت تعقد جلسات الاتحاد النسائي الإسلامي في بيتها و وسيلة بن عمّار التي سلكت السلوك نفسه عند تأسيس الاتحاد القومي النسائي التونسي فكأن المرء بإزاء مؤسسة خاصة أطلق عليها تمويها صفة العموميّة لذلك لن يستغرب المرء أن تتوزّع المسؤوليّات ضمن الاتحاد الجديد قبل انعقاد مؤتمره التأسيسي على النّحو التالي النّحو التالي النّحو التالي :

عائشة بلاغة 
→ رئيسة

أسماء بلخوجة الرباعي كاتبة عامة

نعيمة بن حمودة  $\rightarrow$  أمينة مال مساعدة

راضية الحدّاد  $\rightarrow$  أمينة مال مساعدة

كما ضمّ المكتب زيادة على ما ذكرنا

راضية بدرة

نائلة بن عمّار

منجية بن عز الدين

سميرة بنغازي

خديجة بن رابح

بخته الدهّان

شريفة فيّاش

فتحية المختار مزالي

خديجة الطبّال

هذه الجماعة النسائية، مثلما يلاحظ ذلك القارئ بسهولة، هي جماعة " بورقيبية " و هي كذلك شتات فكري يصعب وصف بالاتجاه الواحد إذ ما الذي يمكن أن يجمع المرأة مثل راضية الحدّاد التي نسبناها إلى النيّار العقلاني بنساء من مثيلات وسيلة بن عمّار و نائلة بن عمّار و شاذلية بوزقرو ساسي فكرا و سلوكا ؟ تفسّر راضية الحدّاد هذا الأمر ب" حرية الرّأي " ضمن هذه الجماعة النسائية و تورد مثالا على ذلك مفاده أنّ رأي الجماعة استقر هذه السنة، وهي سنة صعبة اقتصاديًا على الثونسيين، إنشاء مقر لإعانة الطقولة البائسة اقترحت نائلة بن عمّار أن ترأسه أختها و رئيس الحكومة التونسية فعارضتها "مركز بنات بورقيبة " في جمع رمزي بين أختها و رئيس الحكومة التونسية فعارضتها سميرة بنغازي و اقترحت أن يسند الإشراف عليه إلى راضية الحددد فاغتاظت نائلة بن عمّار مثلما اغتاظت معها أسماء بلخوجة عزوز الرباعي و لم تحلّ المسألة إلا عن طريق التصويت الذي نصر راضية الحدّاد على الثلاثي وسيلة و ونائلة و أسماء. و لسوف نكتب راضية الحدّاد فيما بعد : « ندمت بعد فوات الأوان على معارضة وسيلة بن عمّار الأكبر منّي سنّا و الأكثر منّي تجربة و مع خلى عمارضة وسيلة بن عمّار الأكبر منّي سنّا و الأكثر منّي تجربة و مع ذلك فقد كنت متحمّسة للاضطلاع بهذه المهمّة الجديدة »(1).

إنّا لم نورد هذه الخصومة البسيطة بساطة تأسيس مركز رعاية للطقولة البائسة في سنة مجاعة لـم يتأثر بها قادة نظام جديد رأينا قبل صفحة أو صفحتين كيف استأثروا بثروة طائلة قبل أن يستقل البلد حقيقة إذ مازال يرابط فيه سنة 65.000 : 65.000 جنديّا فرنسيّا لم نورد هذه الخصومة قلنا إلاّ لأنّها عميقة الدّلالة ذلك أنّه بعد أن وقع إقصاء كلّ من خالفوا بورقيبة في الرّأي ظهرت بوادر إقصاء حتى الدّستوريّين البورقيبيّين الذين لا يقبلون بأن يلبسوا، شخصيّته قلبا و قالبا ممّا سيحول الاتحاد النسائي الوليد إلى " اتّحاد بورقيبي " وسيلته الوحيدة في امتحان من يملن من النساء إلى المبادرة اتهامهن بإهانة بورقيبة «كانت سعيدة و من وقت لوقت و دائما أثناء غيابي تباغت المركز فتعارض كل توجيهاتي

Radhia Haddad, Parole de femme, Op. Cit, p 104. -(1)

و تسيء معاملة الأطفال ثم تغادر المكان. و ذات يوم وصل بها، الأمر إلى حدّ التهامي بشتم بورقيبة. بعدما يقرب من السنة لم أعد أتحمّل هذا الوضع فقدّمت استقالتي إلى سلطة الإشراف » (2).

\_\_\_\_

Madame Radhia El Madoked | Directrice des maisons d'anfan de Bellevie et d'Mamman

À zones Resi jeunesse et aux yorts

demission du poste de Directrice des centres de Polleine et d'Namman lif

Ma demission est notivée par les faits suivouts
1) Aucune response n'a est faite à tous les tapports que par présenté à ce jour.

la suite à donner à l'ingéreure de Muiet sur dans les affaires interieures du centre et sur la demande de resocation d'une ouvriere que laib le des instructions administratives.

et renpousable du centre la unit, l'untablation du teléphone et d'autres demandes d'un intérêt primordial n'out reçu anaine réponése.

Dévant l'impuisance du secrétainent d'Elata prendre des messues nécessaires et estéquorant pas quelles intriques et quels intérêts nortwent est impuissance, le une trouve dans l'obligations de tenouéer à la charge pour lacmelle j'avais été orlicitée.

I'll he suffit que la morjorate se membres de l'Il h F.T content tobre feminage à l'action que f'ai mené dans les centres de filités Bourquiba l'entités prevoir immédialement non rengolacement ye demenéraire à mon poste jarqu'an 20 Avril 1954,

ليس من الصتحيح، إذن، أن يقع إظهار الاتحاد القومي النسائي التونسي عند تأسيسه في شكل " الشحاد " بكل ما يمكن أن توحي به هذه الكلمة إذ كان في حقيقة الأمر تجمّعا تسوده " الصراعات الدّاخليّة و المزاحمة الحانونيّة Rivalités في قيّا، في حقيقة الأمر تجمّعا تسوده " الصراعات الدّاخليّة و المزاحمة الحانونيّة فوقيّا، المتعلقة بالمرأة (مجلة الأحوال الشّخصيّة في 13 أوت 1956 التي تلغي المحاكم الدّينيّة و تمنع تعدد الزّوجات و تقرّ الطلاق العدلي و تحدد السّن الدّنيا للزّواج) إضافة إلى منع الحجاب في المدارس بداية من 1957: « إنّ الاتحاد القومي النسائي اللذي مازال في طور جنينيّ كان يجهد النّقس حتى يتمكّن من متابعة الأحداث» (1).

هذا العجز النسائي ليس مردّه إلى أمر خفي " لا يعلمه إلا الله" و لكن إلى أمر غاية في البساطة وهو اختزال نساء من مثيلات بشيرة بن مراد و راضية الحدد و فاطمة الجلولي بقاماتهن المديدة في نساء من مثيلات وسيلة بن عمّار و نائلة بن عمّار و خاصّة شاذليّة بوزقرو ساسي اللائي كان سلوكهن السيّاسي سلوك امرأة تقليديّة ما كان يجب عليها أن تغادر بيت "الحريم" لتوجّه السيّاسة الدّاخليّة في البلاد و إليكم، نقلا عن راضية الحدد ، مثالا على ما نقول. من المعروف أن البلديّة هي حاضنة الدّيمقراطيّة الأولى لأنّها الأكثر التصاقا بحياة النّاس بغض النظر عن انتماءاتهم الفكريّة السيّاسيّة و لأنّ المسؤوليّات إذا تـوزّعت فيها توزيعا يراعي التعدييّة تناقص فيها الفساد المالي خاصة في فتـرات تحول الثروة من أياد أجنبيّة إلى أياد وطنيّة. و لكن الحزب الدّستوري في شقه البورقيبي لم يكت ف بحصر المسؤوليّات البلديّة في أنصاره بـل حرم منها من أنصاره و نصيراته من لـم يكن يحظـى بـ " عطـف " نساء القصـر.

فعندما تقرر منح المرأة حق الانتخاب و الترشح قررت الشعبة الدستورية في مقرين ترشيح راضية الحدّاد المقيمة في هذه المدينة ضمن قائمتها. و عندما وقع نشر قائمة المترشّحين لم يكن إسم الاتّحادية النّسائيّة ضمنها فما الذي حدث

Radhia Haddad, Parole de femme, Op. Cit, p 106 -(1)

# به بالاتماد القدومي الانتهار القريبات لينتهاريتونسيات

ن سون في مارس سواد

إن حميع الراد الهيئة الا عاربة الاتباء النومي للنساء التولسايي الهاهوات بياحتماع يوم الحميس في مارس

- بعالم مع المن معيباً له ممالمة ملابي بنات بور نب اول الاعبار شد، سبع و المن أن البخات بعاش بي السحام و المطلق. - الله المن المارة و قاد له تناه و الارتماد الماله الماله

- أم أن الأخت را فيه عامّاه في تنتف الوئيس الجليل الهيميريور أرز. وانتما فأنمه براجيعا لمو الالجاد النسائي و أنتما تجنه ملااله وأله السائي و أنتما تجنه ملااله وأله ال

Color Buchen John John Color Buchen John John Color Buch Stead

ابّه حسب راضية الحدّاد « شغربيّة Groc-en-Jambe جديدة لجأت إليها سعيدة ساسي» (1) التي فاق نفوذها نفوذ الطيب المهيري (1924–1965) (2) وزير الدّاخليّة الــذي كان يصرّح: « بقدر ما تتكاثر القوائم، يتمكّن الشّعب من ممارسة حقه في اختيار حكّامه:» (3)







صورة سعيدة ساسى

إذ قـررت راضية بـن عمّار الثرشّح بصفة مستقلّة فكان ردّ فعل الطيب المهيري على النّحو التّالي: «عشيّة العيد (...) رأيت سيّارة "بويك" كبيرة زرقاء متوقفة أمام بيتي (...) كان الأمر بالتّأكيد يتعلّق بالبوليس، و لكنّها كانت، في واقع الأمر تبحث عنّي بعد أن فتشت بيتي بل هددت ابني. لقد قادوني فورا إلى محالات الأمن الوطني في تونس العاصمة فبقيت هناك سجينة حتى ظهر يوم الغد. كنت متهمة بأتني قلت لرئيس شعبة مقرين الدّستوريّة: « إنّي أكثر دستوريّة من بورقيبكم» (4).

Radhia Haddad, Parole de Femme, Op. Cit, p 107 -(1)

<sup>(2)-</sup> الطيب المهيري « هذا البيريا [Beria رأس وزارة الداخلية زمنا ما في الاتحاد السوفياتي] التونسي ذو المسحة المخضرة الطيب المهيري « هذا البيريا [Beria رأس وزارة الداخلية زمنا ما في الاتحاد السوفياتي] التونسي ذو المسحة المخضرة والجبهة العالية والنظرة الثاقبة هو رجل داهية مكار لا مكان للرحمة عنده عنده عندما يتعلق الأمر بالقبوون العامة ولكنه يعرف كيف يكون أكثر لينا إن يتعلق الأمر بالمجال الشخصي. كان رئيس " متشدي الدستور الجديد منذ المرحلة الأخيرة من مراحل النضال من أجل الاستقلال التي قام فيها بدور نشيط وهو أول وزير للداخلية " تسلم وزارتها سنة 1956 وهو في سن الحادية والثلاثين ومات وزيرا للها في الحادية والأربعين سنة 1965». Belhassen . Bourguiba 2: Un long règne, Op. Cit, p 37

Radhia Haddad, Parole de Femme, Op. Cit, p 108 - (4)
Radhia Haddad, Parole de Femme, Op. Cit, p 109 - (4)

بعد قليل سمعت راضية الحدّاد في وسائل الإعلام بخبر طردها من الاتحاد القومي النّسائي التّونسي و كان يمكن لنشاطها السّياسي أن يتوقف منذ هذه الفترة و حتى قبل انعقاد مؤتمر هذا الاتحاد الأوّل فما الذي حدث ؟ إنّ حاشية بورقيبة النّسائية نفسها كانت منقسمة على نفسها متصارعة فإضافة إلى شاذليّة بورقرو ساسي كانت توجد وسيلة بن عمّار بالشّاذلي و هذه لم تكن لتطمئن لا إلى ابنة أخت بورقيبة حبيبة و لا إلى هيمنة " السواحليّة " بصفة عامّة فكأنّها كانت تمثل في البلاط حضريّي العاصمة و لهذا تمكّنت من التّأثير في بورقيبة تأثيرا يذكّر المرء بهذه الأفلام المصريّة التي لم يحافظ على عادة استهلاكها غيرعامّة العامّة بغض النّظر عن مستوى التّعليم الذي وصلوا إليه:

« اندهشت أيّما اندهاش عندما استقباني بورقيبة بكثير من الحفاوة و اللطف كنت محتارة، إذ كنت أتوقع على العكس من ذلك، أن أمر بلحظات صعبة غير أن هذا لا يعد شيئا إذا ما قورن بدهشتي عندما أمرني باستعادة موقعي، منذ الغد، في الاتّحاد القومي النّسائي التّونسي»(1).

هناك قضية شائكة تطرح وهي التّالية: كيف قبلت راضية الحدّاد بعدما لحقها من إهانــة أن تقبـل بالعـودة ضمـن "عـش الزّنابيـر" هـذا ؟ و إلــي أيّ حـدّ يصــحّ حكـم كثيـر مـن اليساريّين و مـن حركــة الوحدة الشّعبيّة (M.U.P) مثل محسن التّومي عليها ؟

تذكر راضية الحدّاد ثلاثة أسباب تبرر هذه العودة:

أولها: هو أنّ بورقيبة كان في غالب الأحيان غير مطلع على ما تحيكه نساء البلاط من حبال عنكبوتيّة أي أنها كانت تنزهه تنزيه العبد ربّه من دون أن تتفطّن إلى ما تفطّن إليه وزير شاب إذاك، هو بشير بن يحمد الذي استقال من الحكومة بعد أن أحس إحساسا "حزبيّا "خالصا بما تقوم عليه شخصيّة بورقيبة من ثنائيّة: حداثة مبالغ فيها على المستوى النظري وتقليديّة مرضيّة على مستوى السلوك. و ما قيمة فكر بلا عمل و نظريّة من دون تطبيق؟

Radhia Haddad, Parole de Femme, Op. Cit, p 114 - (1)

ثانيهما: أنّ زوجها حمودة الحدّاد قد نصحها بالعودة إلى النّشاط السياسي. و ثالثهما: أنّها كانت «خاصّة شغوفة بأن تقدّم شيئا ما إلى بلدها في هذه المرحلة الاستثنائية من تاريخه »(1).

إنّ الغرض من هذا البحث ليس غرضا إيديولوجيّا و لذلك فلا مصلحة لنا في تبنّى أسلوب الإدانة أو التّمجيد و لذلك نكتفى بطرح السّؤال:

كم هو عدد الرّجال " القوّامين" على النّساء الذين تجرّؤوا على أن يقولوا طيلة حكم بورقيبة الذي دام أكثر من ثلث قرن، لا لرئيس الدّولة ؟ سواء أكانوا حليقي الذقن أم مسترجلين بالشّوارب ؟ و لقد قالت راضية الحدّاد لا أكثر من مرّة. و المرأة التي لا تجرأ على أن تقول لا لرئيس الدّولة عندما يخطئ ليس من حقها أن تقول لا لزوجها أو لمعلّمها.

بهذا المقياس وحده يمكن أن نفهم لم اعتبرنا السلفيتين بشيرة بن مراد و سعاد ختاش و التاريخية العقلانية راضية الحدّاد و الماديّة التاريخيّة فاطمة الجلولي نساء يجب أن يصبحن قدوة. و لو قام الاتحاد القومي النسائي على نساء من هذا العيار لما أمكن لأحد أن يقول: "يا لها من خسارة "كلما تذكّر إبعاد مثيلات هؤلاء النساء من الاتحاد الوليد. و الحقيقة أنّ ما حدث في الاتّحاد القومي النسائي التونسي هو، و إن لم يكن هذا من مشاغل هذا البحث، ما حدث للاتحاد العام التونسي للشغل و للجامعة التونسية، أي لهذه القاطرات الحضارية الحديثة حقيقة. لقد تمكّن الاتحاد القومي النسائي التونسي من عقد مؤتمره الأول بعد سنتين من قرار تأسيسه (1956 – 1958) و تولية عائشة بن عمر بلاغة رئيسة مؤقتة عليه (2) فتكونت هيئته المركزيّة سنة 1958 على الدّحو التالي:

Radhia Haddad, Parole de Femme, Op. Cit, P 114 -(1)

<sup>(2)-</sup> عائشة بن عمر بالأغة: ولدت سنة 1916 في مدينة الدّار البيضاء في مرّاكش التي التجأ إليها والدها المحامي والصّحفي مدير جريدة الحقيقة الأستاذ عثمان بن عمر هروبا من مضايقات الاستعمار الفرنسي(...) درست تعليمها الابتدائي والثانوي خارج الوطن وتحصّلت على شهادة الباكلوريا سنة 1937 (...) من سنة 1950 إلى سنة 1952 عملت قيّمة عامّة بالمدرسة الثانوية للبنات بنهج الباشا وإثر حوادث 1952 قامت بمساعدة التلميذة راضية بلخوجة على الإفلات من قبضة الشرطة (...) و قد كلقها هذا الموقف عزلها عن خطّة قيّمة عامّة (...). سيدة الدو القايد، منارات الفجر ...، مرجع سلف ذكره، ص 55.

#### المكتب الثنفيذي

راضية الحدّاد: رئيسة

فتحيّة مزالي: كاهية الرئيسة

أسماء الرباعي: أمينة عامة

سعيدة ساسى : أمينة المال

عائشة بالآغة : مساعدة أمين المال

المسؤولات على اللجان

الدّعاية والنّشر: نائلة بن عمّار

مساعدتها والنّشر: جليلة بن مصطفى

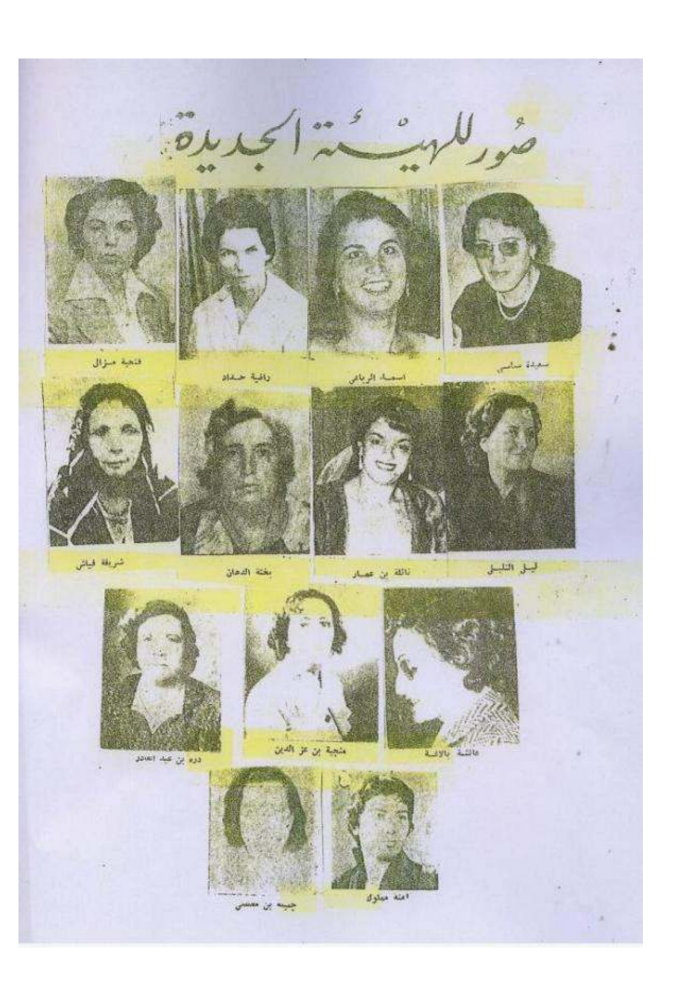
التّربية الأساسيّة: صفيّة فرحات

مساعدتها في التربية الأساسية: درّة بن عبد القادر

الإغاثة و الإسعاف أمنة مملوك - بختة الدهّان - شريفة فيّاش

الاتصال بالفروع منجية بن عز الدين - نعيمة بن حمّودة

> الشّبيبة ليلى التليلي



إنّ راضية الحدّاد سوف ترأس الاتحاد من سنة 1958 إلى 1972 ولسوف تستفيق نهائيًا نهاية ستينات القرن العشرين بعد فشل التجربتين " الليبراليّة النويريّة" (1961 – 1961) " والاشتراكيّة البنصالحيّة " (1961 – 1969) اللّتين زكّاهما بورقيبة تزكية " قسريّة " وانتهيتا به إلى حالة من المرض لن يخرج منها إلا عند إبعاده سنة 1987 سوف تستفيق، قلنا، على وجاهة ما تفطن إليه آخرون قبلها وهو « أنه لا يمكن حتى لأنبل المثل العليا، وسواء أكان وطنيّا أم اجتماعيّا أم دينيّا أن يبرر جورا يلحق إنسانا واحدا » فتقرر أن تقول لا من جديد لنظام اختزل تونس في بورقيبة واختزل بورقيبة في حاشيته النسائيّة البلاطيّة خاصّة بعد أن أشرف قدماء الدستوريّين الجدد على الانقراض (الطيب المهيري أحمد التليلي والمنجي سليم إلخ...) وظهر جيل من الساسة الجدد لا هم لهم في عهد الهادي نويرة ( 1970 – 1980 ) غير تكرار تجربة النهب التي عقبت الاستقلال ورأينا أمثلة مطولة عليها في صفحات تقدّمت وذلك في زمن لم تعد تتوقر فيه إمكانات المزيد من "حلب البقرة التونسيّة الكسيحة":

« إنّ الكارثة التي أصابت الوضع الاقتصادي نهاية ستينات القرن العشرين كان لها الفضل في فتح عيون النّاس على قضيّة إدارة النّظام السيّاسي مثلما أظهرت حدود ومخاطر الحكم الفردي ولم تكن حالة رئيس الدّولة الصّحيّة وحدها محلّ خلاف ذلك أنّ التّونسيّين اكتشفوا آنذاك هشاشة وعقم نظام في الحكم ينبني فقط على " كاريسما " وجبروت قائد ولم يعد في استطاعته أن يواجه مختلف المشاكل التي تطرح على البلاد »(1).

سنة 1968 هي سنة اليسار في فرنسا وفي عدد لا يستهان به من بلدان العالم وهي في تونس كذلك سنة يقظة اليسار الذي لم تتمكن الدستورية الجديدة من تفكيكه لأنه كان يعشش في الجامعة التونسية ممثلة خاصة في كلية الأداب والعلوم الإنسانية (صالح القرمادي و توفيق بكار في قسم العربية مشلا وفي كلية العلوم السياسية والاقتصادية إضافة إلى الحزب الشيوعي التونسي الذي لم يحل منعه منذ 1962 دون مواصلة نشاطه في السرية). هذا اليسار كان معاديا للحزب الدستوري البورقيبي معاداة تامة:

Radhia Haddad, Parole de Femme, Op. Cit, p 22. -(1)

«كانت معارضة اليسار للنظام معارضة تامّة إذ ليس فيه ما يحبّبه فيه فهو نظام معاد للدّيمقر اطيّة ذو ميول غربيّة يشجّع رأسماليّة للدّولة ليست غير صورة مشوّهة للاشتراكيّة»(1).

ويبدو لنا أنّ ممّا زاد هذا اليسار نفورا من الحزب الواحد الحاكم تآكل هذا الحزب الذي أصبح يعاني منذ الفترة البنصالحيّة (1961–1970)، إضافة إلى تضخّم الذات البورقيبيّة، من نتائج موت بعض أركانه أمثال وزير الدّاخليّة الشّهير تونسيّا الطّبيب المهيري (1956–1965) عن سنّ نتاهز الحادية والأربعين والمنجي سليم (1956–1965) واستقالة النّقابي المعروف أحمد التليلي (1912–1967) منه ولجوئه إلى المهجر (1965) واصفا منذ 1966 الوضع السياسي التونسي على النّحو التّاليي:

« لـم يعـد أي مواطن فـي مأمن من التصرّف التعسّفي و إنّ اعتقالات كثيرة تقع من دون أمر قضائي. فبالرّغم من روح الدّستور و نصّه انتهينا في حقيقة الأمر إلـى حزب حاكم واحد من دون أن ندخل عليه حتّى هذا الملطّف التّحيف المتمثل فـي المركزيّة الدّيمقر اطيّة مثلما قدره مخترعو النّظام» (2).

و قبل بوادر التمرد هذه على تخشب الحزب الدستوري الجديد و تخثره سبق أن غادر محمد المصمودي و البشير بن يحمد الحكومة لأسباب تتصل بانغلاق هذا الحزب حتى عندما يتعلق الأمر بالدستوريين الجدد. و مما زاد الطين الدستوري الجديد بلة انغلاقية استبدادية في الآن نفسه إصابة بورقيبة منذ 1967 بسداد سيمثل بداية سلسلة الأمراض التي ستتعاقب عليه فتضطره أحيانا إلى الإقامة خارج البلاد مددا طويلة خاصة بعد إنهاء تجربة أحمد بن صالح وهي التجربة التي دعمها "المجاهد الأكبر" منذ بدايتها إلى إقالة هذا الوزير "الجبّار" مما سيفتح الباب على مصراعيه أمام القوى السياسية المتنافسة على خلافته مستعينة في مسعاها بالله الرئاسي "حينا و متخاصمة معه حينا آخر حتى ليتخيّل المرء وهو

Sophie Bessis et Souhayr Belhassen, Bourguiba 2. Un long régne 1957-1989, Op. Cit. p 83. - (1) Sophie Bessis et Souhayr Belhassen, Bourguiba 2. Un long régne 1957-1989, Op. Cit. p 55 - (2)

يجمع ما ذكر عن هذه القوى السياسية "النسائية الخفية "أنسا بإزاء ميزة تونسية لا يشاركها فيها بلد من بلدان الأرض الحديثة لأنها تذكر بعهود السلاطين و الأباطرة و الخلفاء القدامي لا بالنصف الثاني من القرن العشرين و في بلد يدّعي القائمون عليه أنهم يمثلون الثيّار التّاريخي العقلاني و تسلك فيه عدد من مؤسسات الاتحاد القومي النسائي التونسي سلوك الجواري التقليديّات.

لا يمكن و الحالة على ما ذكرنا أن تقف راضية الحدّاد متقرّجة إزاء هذا الوضع المأساوي الذي دفع حتى الدّول المجاورة إلى محاولة استغلال الوضع المتدهور فوقفت راضية الحدّاد في صفّ جناح من أجنحة الحيزب الدّستوري الجديد أصبح بعد استقالة طويلة يطالب بإعادة القاطرة الدّستوريّة إلى المسار الصّحيح أي إلى هذا المسار الحدّي أوصى به بورقيبة نفسه من نصروه على صالح بن يوسف: « إن حدث أن أخطأت فإنّ من واجبكم أن تصحّحوا خطئي» (١) والذي داسه هو نفسه بقدميه حتى أصبح لا يرى حرجا في أن يخاطب بعض وزرائه البازدراء لا مثيل له إذ يذكر عنه أنه « تحدّث ذات مرّة عن محمد المصمودي المالية المصمودي مثلا يمكن أن يمثل الصّحن الرّئيسي في وجبة طعام ثمّ التفتّ نحو الرّئيس المدير العام للشركة التونسيّة للبنك حسّان بلخوجة (١) قائلا: أمّا حسّان هذا فممكن أن يكون بمثابة الصحن الثاني ... و بعد ذلك ألقى نظرة دائريّة على المدعوين فاستقرّت على الهزيال الدّكتور أحمد الكعبي، طبيبه الخاص: أتعتقد أنك على المدعوين فاستقرّت على الهزيال الدّكتور أحمد الكعبي، طبيبه الخاص: أتعتقد أنك نجوت مئي ، و لكنك لا يمكن أن تمثل في أقصى الحالات إلا مسواكا » (١)

Sophie Bessis et Souhayr Bel hassen, Bourguiba 2. Un long règne 1957-1989, Op. Cit, p 127. -(1) بغير حساب التومي حسّان بلخوجة: « و يقدّم حسّان بلخوجة نموذجا صافيا للبرجوازي الكبير الذي يثري بغير حساب عن طريق المناصب التي تسند إليه باعتباره موظفا كبيرا في الدّولة و يحتقر سواد الشّعب و يدير أعمال و ثروة شخصيّة عن طريق المناصب الشّعبيّة كثيرا و هي السيّدة بن عمّار زوجة السيّد بورقيبة» Mohsen Toumi, De Bourguiba à أخرى تمقتها الطّبقات الشّعبيّة كثيرا و هي السيّدة بن عمّار زوجة السيّد بورقيبة» Ben Ali, Paris, Presses Universitaire de France, 1989, p. 143.

Sophie Bessis et Souhayr Belhassen, Bourguiba 2. Un long règne 1957-1989, Op. Cit, p 127. - (3)

إنّ الأمر سينتهي براضية الحدّاد، وهي تنصر هذا الجناح " الدّيمقراطي الاشتراكي" في حزب بورقيبة بإقالتها من رئاسة الاتّحاد القومي النّسائي ومحاكمتها بتهمة ...الفساد المالي و بهذا ينتهي الفصل التّاريخي العقلاني الأخير من تاريخ الحزب الدّستوري الجديد، حتى و إن كانت الثَّاريخيَّة العقلانيَّة التَّونسيَّة في نظرنا، تسير برجل واحدة أي بنظريّـة تخالف الممارسة، إذ سيعمد هذا الحزب منذ بداية سبعينات القرن العشرين أي منذ بدايـة الفترة النّويريّة (1970 – 1980 ) و قد أحـس بالشّرخ العميـق في جدرانه إلى " مداواة الخصم بالخصم " أي محاربة التّيّار التّاريخي المّادي بالتّيّار السّلفي ممّا يفسّر عودة محمد الصالح النّيفر " أب الصّحوة الدّينيّة " في بداية السّبعينات من الجزائر إلى تونس فيساهم و لو بشكل غير مباشر في صياغة ملامح "حركة النهضة ". إنَّنا، لضيق المجال، لن نتابع " تطور " تفكير النّيَّار السَّلفي الجديد (الصَّحوة الدّينيّة و تجذر ها ثم اتّجاهها، فيما بعد، اتّجاها راديكاليّا، اضطرّ القائمين على النّظام إلى التّأسيس لـ " إسلام معتدل " أصبح يشرف عليه اليوم عدد من طلبة السّبعينات في قسم العربيّة خاصّة و لكنّنا سنتوقف عند تفكير الجيل الجديد من الأخذات بالنّظرة التَّاريخيَّة الماديّة ممثـــلات فـــى سعاد القلعي التريكي (ولدت 1948) ولطيفة الغــول الأخضر (ولدت 1956) و ذلك من خلال كتاباتهما في "الطّريق الجديد "لسان الحزب الشّيوعي في السّنوات (1982 - 1987) فهما تعبّران عن آراء أعداد غفيرة من الطّالبات والنّساء اللائي التحقن بالحزب الشّيوعي عند رفع الحظر عنه مثيلات ليلي الحمروني القردغلي و داندة بوزقرو الأرقش بل إلى حدّ ما عن آراء عدد من اللائمي انفصلن عن الاتحاد القومي النسائي التونسي عقب إبعاد راضية الحدّاد فشجّعن الحزب الوليد و من ضمن هؤلاء يمكن أن نذكر راضية الحدّاد نفسها و شريفة السّعداوي. و فعلا فقد التقي كل هؤلاء المثقفات حول دعوة جديدة عبّرت عنها دلندة بوزقرو وهي « دعوة النّساء الشّيوعيّات إلى تكوين منظمة نسائيّة مستقلَّة تضمّ كاقَّة النِّساء مهما كانت أراؤهنّ السّياسيّة » <sup>(1)</sup> ممّا يعني أنّنا بإزاء قطيعة

<sup>(1)-</sup> الطريق الجديد، 20 مارس 1982.

بين النّساء " الرّسميّات " و نساء " المعارضة ".

قد يخلط البعض بين دعوة النساء الشيوعيّات و دعوة "النسويّات " و لذلك علينا أن نشير من الآن إلى أنّنا بإزاء امر أتين مختلفتين نظرة إلى الأشياء و لقد أوردت الطريق الجديد عددا من المقالات كتبتها شيوعيّات تحذرن من أدبيّات الطبيبة النسويّة نوال السعداوي بل إنّها أوردت صفحتين كاملتين للأكاديميّة المصريّة ليلى عبد الوهاب بعنوان " الايدولوجيا النسويّة" بيّنت فيها أنّ الإيديولوجية النسويّة تبدو في الظاهر



صورة الشيوعيات 20 مارس 1982

إيديولوجية ثالثة قامت لتعويض كل من الرّأسماليّة والاشتراكيّة و لكنّها في حقيقة الأمر« تشكّلت لتقنيد الأسس النّظريّة للماركسيّة في تغيير أسباب التّمييز بين الجنسين و تقسيم الأدوار بينهما، في إطار علاقات الملكيّة التي سادت مختلف المجتمعات الطّبقيّة عبر النّطور الاجتماعي الذي مررّت به المجتمعات البشريّة و ليس أدلّ على ذلك من استخدام [النّسويّات] مفاهيم استبدلن بها المفاهيم الرّئيسيّة للنّظريّة الماركسيّة، فالنّظام الطبقي الطّبقي التخدم في مقابلها عمليّة الإنتاج استخدم في مقابلها عمليّة الإنجاب وعلقات الإنجاب وعلقات الإنجاب والنّضال ضدّ الطبقة الرّأسماليّة استخدم مقابله النّضال ضدّ التّقوق الذكري »(1) فالتيّار النّسوي إذن، « استبدل الأسس الاقتصاديّة الاجتماعيّة بأسس بيولوجيّة في نقسير أسباب اضطهاد المرأة و هبوط مكانتها »(2).

<sup>(1)-</sup> الطريق الجديد، 30 مارس 1985.

<sup>(2)-</sup> الطريق الجديد، 30 مارس 1985.

إنّ ما سبق هو الذي يفسر أنّ كتابات سعد التريكي و لطيفة الأخضر تتلخّص في بيان أثر الأوضاع الاقتصاديّة و الاجتماعيّة في عهد الهادي نويرة الذي التخذ من القولة " فلتثروا" شعارا له في المرأة العاملة التونسيّة خاصّة.



صورة سعاد التريكي

فسعاد التريكي تنقد في إحدى مقالاتها بعنوان "المرأة بين القانون و الواقع " ما يميّز النظرية الثاريخية العقلانية عن النظرية الثاريخية المادية ذلك أن النظرية الثاريخية العقلانية كثيرا ما تاتجئ إلى سياسة «كن فيكون» (1). أي إلى سياسة إرادوية تقر قوانين قد تكون إيجابية و لكنها لا توقر لها وسائل النجاح اقتصاديا و اجتماعيا و بذلك تضع المرأة في مأزق حقيقي يتمثل في « الثناقض بين الحقوق المشروعة للمرأة و وضع اجتماعي لا يسمح بممارستها» (2) هذه الإرادوية تصفها الكاتبة بالعمل السياسي "أي هذا العمل بر الذي يمكن أن يقتصر على إقرار المبدإ أو على سن التشريعات إذ أن كل عمل سياسي هو تعادل بين المبدإ و الممارسة، بين التشريع و التنفيذ فعلى سبيل المثال يبقى مبدأ تعميم التعليم نظريًا إذا لم تعد التجهيزات اللازمة فعلى سبيل المثال يبقى مبدأ تعميم التعليم نظريًا إذا لم تعد التجهيزات اللازمة من مدارس و مكاتب لتمكن كاقة الشبان من الدراسة في كل أنحاء البلاد »(3).

<sup>(1)-</sup> الطريق الجديد، 21 أوت 1982.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup>- الطريق الجديد، 21 أوت 1982.

<sup>(3)-</sup> الطريق الجديد، 21 أوت 1982.

التركيز على ما هو مادي واضح إذن في تفكير هذه التاريخية المادية فما هو اقتصادي و اجتماعي يجب أن يعتل مسار ما هو عقلي و إرادوي إذ لكل مسألة و سواء أتعلقت بالمرأة أم بالتعليم أم بالشغل « أبعاد اجتماعية و سياسية و اقتصادية و ثقافية و لا تكون المناقشة جادة و مجدية إلا بتدارس جميع هذه الجوانب » (1).

إنّ القضيّة النّسائيّة عند سعاد التريكي ليست قضيّة صراع بين الرّجل و المرأة كما أنّها « ليست قضيّة النّشريعات و القوانين فحسب وهي أيضا ليست قضيّة العقليّات و عقليّة المرأة (أو الرّجل) لن تتغيّر إذ لم يتغيّر المحيط الاجتماعي و الاقتصادي و الثقافي الذي يرعاها »(2).

من هو المسؤول عن هذا الوضع ؟ إنّه النظام القائم الذي يدّعي أخذه بالتّاريخيّة العقلانيّة ويسلك في وسائل إعلامه المسلك المعاكس: «صحيح أنّ الدّعاية الإعلاميّة و البرمجة الثقافيّة لها دور في تطوير العقليّات و لكن تغيير العقليّات هو نتيجة الهيكلة للبنية الاقتصاديّة و الماديّة و العلاقات الاجتماعيّة التي تقوم عليها »(3). و توجّه سعاد التريكي لوما فكريّا سياسيّا لإحدى ممثلات الاتّحاد القومي النسائي التونسي لتركيزها على فكرة " المزيد ثم المزيد من التوعية ": « إنّ معالجة أوضاع المرأة اليوم لا يمكن أن يكون بإقرار مبدإ المساواة بين الجنسين بأكثر وضوح كما جاء على لسان دردانة المصمودي ممثلة الاتحاد النسائي القومي التونسي لأنّ لقوانين صريحة في نظرنا و لا تستحقّ المزيد من التوضيح في هذا الشأن بيل إنّ المشكل يتمثل في النّواقص الفادحة من ناحية القرارات السياسيّة ذات الأبعاد

الاقتصاديّة و الاجتماعيّة و الثقافيّة التي كان من المفروض أن تواكب إصدار مجلّة

الأحوال الشّخصيّة حتى تصبح هاته القوانين سارية المفعول » (4). من الواضح إذن، أنّ

مخاوف هذه الاقتصاديّة متأتية من اعتقادها أنّ القوانين مهما كانت تحريريّة مثل قانون

<sup>(1)-</sup> الطريق الجديد، 21 أوت 1982.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup>- الطريق الجديد، 21 أوت 1982.

<sup>(3)-</sup> الطريق الجديد، 21 أوت 1982.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup>- الطريق الجديد ، 21 أوت 1982.

الشّغل يمكن، إن لم يثبتها الواقع الاقتصادي و الاجتماعي، أن تنسخها قوانين مضادّة تماما إذ «يسهل النّراجع في المبدإ إذا لم تتمكّن من تجسيده في واقع ملموس» (1) فتتمكّن دعوة من الدّعوات من اجتذاب أعداد غفيرة من الشبّان العاطلين بادّعاء «أنّ تشغيل المرأة إنّما هو على حساب الرجل »(2).

إنّ كتابات سعاد التريكي عديدة سواء في الطريق الجديد أو في المجلات المختصة و لقد اقتصرنا، على تتاول بعض ما كتبت في الطريق الجديد في موضوعي المرأة و التعليم ممّا لا شكّ قد ذكرنا بكتابات " أمّها الشّيوعية " فاطمة الجلولي قبل أكثر من ثلث قرن أي قبل أن تولد سعاد القالعي التركي و لو أردنا أن نلخص في لغة بسيطة مجمل تفكير الثاريخيّات الماديّات لقلنا إنه في حين نقول الإسلاميّات بو الشّريعة والحياة " والتّاريخيّات العقلانيّات بو العقل والحياة " والتّاريخيّات العقلانيّات بو العقل والحياة تقول التّاريخيّات الماديّات بو الشريعة والحياة و الشّريعة أو العقل " أي تقدّمن فكرة الحياة الاقتصادية و الاجتماعية على الثقافة ممّا يفسر إمكانيّة " الزّواج " بين النظرتين الأولى و الثّنيدة و المتاتية و المعالية على الثقافة ممّا يفسر إمكانيّة الزّواج " بين النظرتين الأولى التريكي خريجة العلوم الاقتصاديّة على ما رأينا فإنّ تفكير المؤرّخة لطيفة الغول الأخضر لا يختلف، في لبّه عن تفكيرها، و نحن نقول في لبّه لأنّ لطيفة الغول الأخضر أكثر أدبيّة من سعاد التريكي فهي تنفر من الجداول الإحصائيّة وتفضل عليها إمّا تغطية الأحداث و إمّا التأملات و لقد شغلتها أكثر من زميلتها التريكي قضيّة الدّيمقراطيّة من ناحية قصن ناحية الماحيّة المسلفيّة و نظرتها إلى الممرأة.

إن فهم لطيفة الغول للدّيمقر اطيّة لا يختلف في شيء عن نظرة التّاريخيّين الماديّين الماديّين البيها فالدّيمقر اطيّة إذا كانت بالنّسبة إلى النيّيار التّاريخي العقلاني الذي أصبحت تمثله، بعد جفاف بئر البورقيبيّين منها، حركة الدّيمقر اطيّين الاشتر اكيّين ممثلين في أحمد المستيري وحسيب بن عمّار و الحبيب بولاعراس و راضية الحدّاد تتمثل في التّعدّديّة الحزبيّة فإنّ مثل هذه الدّيمقر اطيّة هي عند لطيفة الغول ديمقر اطيّة بورجو ازيّة أي هي ديمقر اطيّة منقوصة لا بدّ

<sup>(1)-</sup> الطريق الجديد ، 21 أوت 1982.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup>- الطريق الجديد ، 21 أوت 1982.

<sup>(3)-</sup> الطريق الجديد، 21 جويلية 1984: مقالة التّعدّديّة و مصير الدّيمقر اطيّة.

أن تشمل الدّيمقر اطيّة الاقتصاديّة و الاجتماعيّة إذ ما الذي يهم أغلب الفئات الاجتماعيّة التي تلهث وراء " الخبزة " و تعاني من البطالة من قضايا لا تؤثر بشكل مباشر، أي يمكن أن تلمسه بكلتي يديها، في حياتها الاقتصاديّة والاجتماعيّة « إنّ للدّيمقر اطيّة محتوى اجتماعيّا و اقتصاديّا قبل كلّ شيء وهي في تونس نوع من تعديل السلطة الحاكمة مسارها تعديلا يبقي على هيمنة اجتماعيّة واقتصاديّة وسياسيّة والنين استفادوا من الانفراد بالحكم منذ 1956] » ولهذا فإنه يمكن أن « نجد، حتى بين فصائل المعارضة من لا يريد أن يتجاوز المضمون السياسي للدّيمقر اطيّة لأنّ ذلك يمكن أن يهدّد كيانه الطبقي »(1).

إنّ من يتحدّث عن الدّيمقراطيّة و يحصرها في الجانب السيّاسي إنّما هو شبيه، في نظر لطيفة الأخضر بالإنسان الذي ينظر بعين واحدة. و السوّال الذي يرافق السوّال عن الدّيمقراطيّة في نظر التّاريخيّين العقلانييّن هو السوّال عن إمكانيّة أخذ التيّار السّافي الذي ساعد على نفض الغبار عنه الثلاثي الهادي نويرة و محمد الصيّاح و محمد مزالي توقيا من تنامي قوى اليسار و مداواة " إيكولوجيّة لليسار باليمين " في هذا المجال يكاد يجمع الأخذون و الأخذات بالتيّار التاريخي المادّي على استحالة أن يتبتى التيّار السّافي فعلا لا قولا مفهوما مثل الديمقراطيّة لأنّ الأمر يتعلق بساطة بمفهوم لا تربطه صلة بمفهوم الشّورى: ذلك أنّ مفهوم حديث حداثة ولادة الطبقة بيئة ما قبل رأسماليّة أمّا مفهوم الديمقراطيّة فهو مفهوم حديث حداثة ولادة الطبقة البرجوازيّة في القرن الثالث عشر الميلاي و هنا نلاحظ أنّ لطيفة الأخضر، بسبب تكوينها التّاريخي و اهتمامها الخاص بالتّراث، تتحرّك بيسر في مثل هذه المواضيع و تجادل السّلفيّين انطلاقا من تحليل مراجعهم و مصادرهم مثلما هو الشأن في مقالة « أفكار خطيرة تجب مقاومتها » (2).

في هذه المقالة تعتبر لطيفة الأخضر أنّ وسيلة تحرير المرأة الحديثة هو الشّغل الخلاق مسايرة في ذلك مثلما فعلت سعاد التريكي " أمّهما " في التّاريخيّة الماديّة

(1)- الطريق الجديد، 21 جويلية 1984.

<sup>(2)-</sup> الطريق الجديد، 30 أكتوبر 1982.

فاطمة الجلولي: « لا أنوي القيام بدرس عن ماهيّة العمل لكن هناك فكرة اتّفق حولها كثير من المفكّرين [ لا تقصد السّلفيّين و لا التّاريخيّين العقلانيّين ] وهي أنّ العمل يحقق للإنسان إنسانيّته و أنّ هذا العمل كلّما كالما كان عمل خلاقا و منتجا ساهم في تحرر الإنسان فلماذا و بأيّ منطق نشكّ في حقّ المرأة في العمل؟ لماذا نشك في أنّه ضرورة إنسانيّة لها ؟ لماذا و بأيّ حقّ نعتبره موضة بمعنى ظاهرة وقتيّة أي من الكماليّات ؟ »(1).

المرأة إنسان، إذن، قبل أن تكون امرأة و بسبب هذه الصقة فهي و سواء أكانت مسيحية أم مسلمة أم بوذية أم ملحدة لا تحقق ذاتها، انطلاقا من الأمومة وحدها أو من الانتماء المذهبي وحده و إنما انطلاقا من المساهمة في صياغة ملامح الطبيعة بوسيلة العمل، فكريّا كان أو يدويّا. فالمرأة العاطلة أو ربة الذار الثريّة التبي تشغل "قطيعا" من الخادمات إنما تعبش، انطلاقا من انعدام صفة "العاملة " حالة شذوذ عن حضارة مثل الحضارة التي تدعو إليها لطيفة الأخضر إذ المرأة الثانية هي أشبه ما تكون " بالجارية الحديثة " أمّا الأولى أي العاطلة فهي فاقدة لشيء ما. شم تتساعل لطيفة الأخضر همل إنّ العمل، في نهاية الأمر ضرورة أم هو من الكماليّات: « المرأة التونسيّة اليوم إن كانت تعمل في الإدارة أو في المصنع، إنّما تشتغل للأسباب التي يشتغل من أجلها الرّجل. هي تعمل لتحقيق عيش لائق لها و لأبنائها أو لها و لإخوتها. و إنّ ما أصبحنا عليه اليوم من ظروف عيش صعبة لا يسمح لنا أن نمزج على حساب المرأة العالملة (...) فهذه المرأة تشتغل للضرورة» (2).



صورة المرأة العاملة

<sup>(1)-</sup> الطريق الجديد، 30 أكتوبر 1982.

<sup>(2)-</sup> الطريق الجيد، 30 أكتوبر 1982.

أسلوب لطيفة الأخضر متشنّج وهو يزداد تشنّجا كلما تأمّلت في وضع البلاد فرأت للبحر وراءها و أنّ العدو أمامها » أي رأت من ناحية حقيقة الواقع التي تعيشه المرأة وهو واقع اقتصادي و اجتماعي و ثقافي خطير و رأت من ناحية ثانية ما تقوم عليه السياسة الثقافيّة في البلاد التي عمدت منذ عهد نويرة إلى عمليّة غسل دماغ حقيقة طالت النّساء و الرّجال جميعا فأفرغت البرامج الدّراسيّة من كلّ محتوى يعين على وعي مخاطر العصر الحقيقيّة وأصبحت تبث برامج تلفزيّة وإذاعيّة يصعب على المرء أن لا يدرجها ضمن " و سائل النبنيج " ممّا سهل على النيّار السلّفي أن يستفيد من كلّ من ساءتهم صورة الفتاة و الفتى " المعاصرين". لقد صدقت سوفيه بسيس وسهير بلحسن عندما وصفتا معارضة مثيلات سعاد النريكي و لطيفة الأخضر و دلندة بوزقروا و غيرهن الحرب الدّستوري الجديد منذ الزّمن القويري بأنها " معارضة تامة ".

إنّا نود أن نختم هذا الفصل بالسّؤال التّالي: ما الذي يمكن أن يجمع بين جيل بشيرة بن مراد و راضية الحدّاد و فاطمة الجلولي و الجيل الجديد من النّساء اللاّئي تعرّضنا لهن ؟

إنّه ن جميعا و بغض النّظر عن اختلاف مشاربهن، نساء قدرن على أن يقان، في يوم ما لنظام حاكم اعتبرن أنّه على خطا، لا ... فكم هو يا ترى، عدد الرّجال الذين كان لهم من الشّجاعة ما كان لهؤلاء النّساء ؟

#### Les ptésidentes de l'UNFT

## رنيسات الأتحاد



فتحية المزالي شهرزاد الشاوش 1986 - 1972 سيتمبر 1986 Chahrazad Chaouch Fathia Mzali



Néziha Mazhoud



راضية الحداد 1972 -1958



عائشة بلاغة 1958 - 1956









فائزة الكافي 1992– 1999



تزيهة مزهود 1992-1988



فاطمة الدويك 1988 -1988





ينة عزيزة حتيرة الرئيسة الحالية 200 منذ سنة 2004 Aziza Hira, actuelle présidente Chedia Boukhchina



شاذلية بوخشينة 2004 - 2000



ليرة خياش بلحاج 2000 -199 Samira Belhaj



علينا الآن، بعد الفراغ من كتابة الموضوع، أن نبدي عددا من الملحظات تتجاوز مجرد تلخيص ما ورد فيه:

أولى هذه الملاحظات هي أنّنا تناولنا نشاط النّساء التّونسيّات زمني الحماية و الاستقلال من وجهة نظر حرصنا على أن تكون منصفة قدر المستطاع وهذا لا يعني أنّ تناولنا لا يشعر حينا ببعض التّعاطف مع عدد منهن وحينا أخر بما يشبه القسوة على من عجز سلوكهن السيّاسي عن إثارة إحساس التّعاطف معهن فينا. و هذه قضيّة ذاتيّة لا وسائل عندنا للتّحكّم فيها و كبحها تماما إذ تستعصى على الموضوعيّة التّامّة.

ثانك هذه الملاحظات هي أنّنا نعتبر حركة البعث الوطني حركة جماعيّة ساهمت فيها كلّ التيّارات الفكريّة السياسيّة في البلاد فلا مجال عندئذ، ونحن في سنة 2007، الإطالة حياة نظرة حزبيّة ضيقة عمدت في كتابة تاريخ المرأة التونسيّة المعاصرة إلى إقصاء فكري يعضد الإقصاء السياسي الذي انتهجه الحزب الدستوري في وجهه البورقيبي طيلة عقود حتى استبان لجميع النّاس أنّ من " يجفّف " ينابيع غيره من الزّارعين الفكريّين السّياسيّين إنّما يؤول أمره إلى "جفاف " بئره الصّغيرة خاصّة أنّنا بلد صغير يعيش في خضم حضارة جارفة لا قدرة للأفراد أو الأحزاب أو البلدان الصنغيرة " عالميّا " أن تدلى فيها بدلوها، حقيقة، إن لم تستفد كلّ الاستفادة من كلّ طاقاتها البشريّة. ثالثة هذه الملاحظات، وهي تكاد تكون نتيجة للملاحظة السَّابقة هي أنَّنا خسرنا الكثير عند تكوين الاتحاد القومي النسائي التونسي سنة 1956 انطلاقا من فكرة إدماجيّة و إغرائيّة (débauchage) و لـولا منطـق الإقصاء لوقع تكوين تجمّع نسائي تونسي متعدّد الحساسيّات تتَّفق فيه النّساء التّونسيّات على قواسم مشتركة فنوقر على هذه البلاد مصائب منها ما مثلته فضيحة طرد امرأة مثل راضية الحدّاد من المنظمة النسائية ممّا فتح المجال واسعا أمام نوع من الثقافة التونسيّة التي يمكن للمرء أن يفتح جهازي الرّاديو أو التّلفزة مدّة خمس دقائق ليشعر إزاءها بالانزعاج و هذه كلمة ملطّفة بل هي ضرب من التّقيّـة. رابعة هذه الملاحظات هي أثنا لا نخفي إعجابنا بالنساء الثونسيّات في وجههن المضيء أي المؤمن بفكرة الثقدّم بالمعنى الذي عبّرت عنه راضية الحدداد و فاطمة الجلولي و إن كان تقديرنا لامرأة مثل بشيرة بن مراد لا تشوبه شائبة على الرغم من تحقظنا إزاء تفكيرها فيكفي هذا " الجواد النسائي الأصيل" أنّه آمن بقضية و لم يحد عن إيمانه بها على عكس كثير من النساء التونسيّات اللاني حفظن درس " قلب الفستان " بل أجدنه أحيانا أكثر من كثير من السيّاسيّين التونسيّين التونسيّين الدونسيّين الدونسيّين الدونسيّين الدين اشتهروا ب " قلب الفستات " و نحن لا نستثني من إعجابنا نساء جيل السيّنات و السبّعينات ممّن ورثن شجاعة بشيرة بن مراد و راضية الحداد و فاطمة الجلولي و وفاءهن للمبادئ و بعدهن عن مظاهر الفساد المالي و بغض النظر عن انتماءاتهن الحزيبة و الجمعيّاتيّة و الكثيرات أجرينا معهن أكثر من حوار و ساعدنا على القيام بهذا البحث و من بينهن يمكن أن نذكر أسماء بلخوجة الرباعي و نائلة الحدّاد الشّاهد (ابنة راضية بن عمّار نذكر أسماء الخوجة الرباعي و نائلة الحدّاد الشّاهد (ابنة راضية بن عمّار المالي المدّاد) و سليمة بن عمّار و فاطمة الجلولي بن بشر و أروى النيفر و النيار التاريخي المالة المواتى.

خامسة هذه الملاحظات هي أنّنا، أصبحنا بعد التَّشبّع بـ " روح " هذه الشخصيّات النّسائيّة نستاء من قراءة عدد من الدّراسات والمقالات " الرّيفويّة " مثل كتاب محسن التومي " تونس من بورقيبة إلى بن علي " ومن مقالات مثل مقالة سامي غربال " ما الذي بقي من العائلات التونسيّة الكبيرة ؟" تكاد توحي أنّ ممّا ساهم في تردّي الوضع في تونس هذه " الرّخاوة " التي سربتها مثل هذه العائلات الحضريّة إلى " صلابة " بناء لا ندري متى كان صلبا، أفي زمن الحماية أم في العهد البنصالحي و الحال أنّ أحمد بن صالح و أحمد المستيري و حتى الحبيب عاشور كانوا منذ مؤتمر الحزب الدّستوري في صفاقس سنية 1955 من ضمن من مهدوا لبورقيبة و الشّق الحاكم سبيل قبر الدّيمقراطيّة في مهدها و لذلك سعينا في هذا البحث ، إلى أن نكسر ثنائيّة

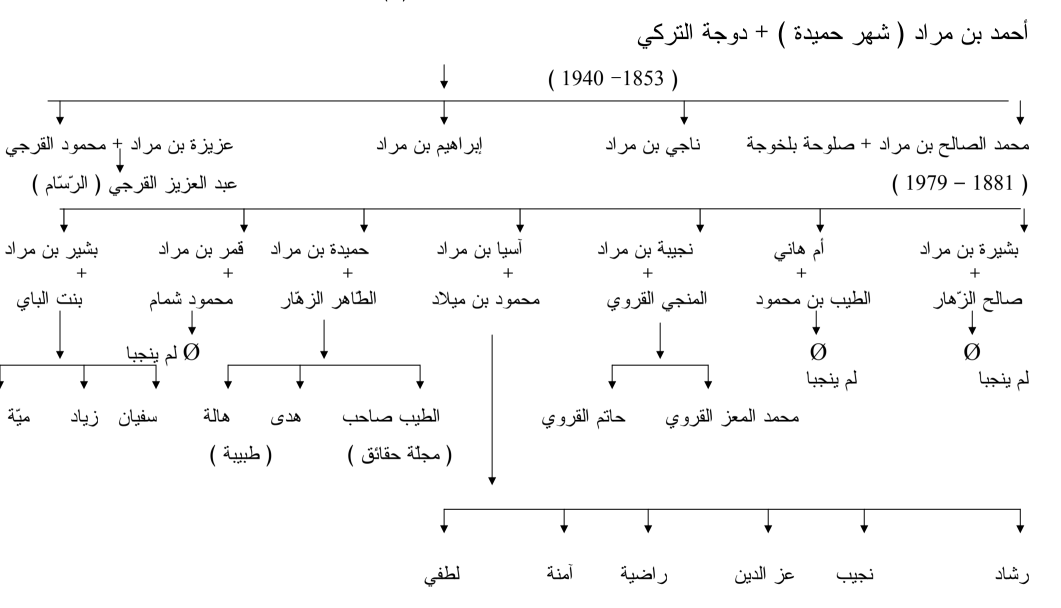
الخير و الشرّر المتمثلة في عهد جديد مشرق و في عهد قديم مظلم بتتبّع حيوات النساء موضوع البحث فبينًا كيف ظهر في عائلة بن عمّار شخصيتان متاقضتان تماما هما وسيلة بالشّاذلي بورقيبة و راضية الحدّاد و كيف أنبت البيت الجلولي البنعاشوري فاطمة بن بشر إيمانا منّا بضرر الثنائيّة الفظّة . و لعلنا نكون بالجهد الذي بذلناه في هذا البحث قد حققنا قدرا معقولا ممّا طلب منّا إنجازه.

إنّا نرى أنّ التّفتّح الذي أكثر البورقيبيّون من الحديث عنه يجب أن يكون تصاعديّا بمعنى أنّه يجب الانفتاح، في حدود تونس، على ممثلي التيّارات الفكريّة السياسيّة الموجودة فيها فعلا و منذ أمد ليس بالقصير إذ لا مجال للحديث عن التقتّح على المغرب العربيّة (الفكرة المغربيّة) أو البلاد العربيّة (الفكرة العربيّة) أو البلاد العربيّة (الفكرة العربيّة) أو البلاد الغربيّة (الفكرة الوطنيّة فعلا الغربيّة (العولمة) قبل أن يحقق المرء هذا الشّرط الأولّ: شرط الوحدة الوطنيّة فعلا لا قولا أي الخضوع لمطلبي الحداثة الدّيمقر اطيّة السياسيّة و المحاسبة الاقتصاديّة.

و نحن فيما يخصنا حاولنا في هذا البحث أن نحقق الشرط الأول وهو تناول تيّارات ثلاثة تنافست و مازالت تتنافس إلى اليوم على السلطة، بقدر معقول ممّا يسمّى بـ " الموضوعيّة ".

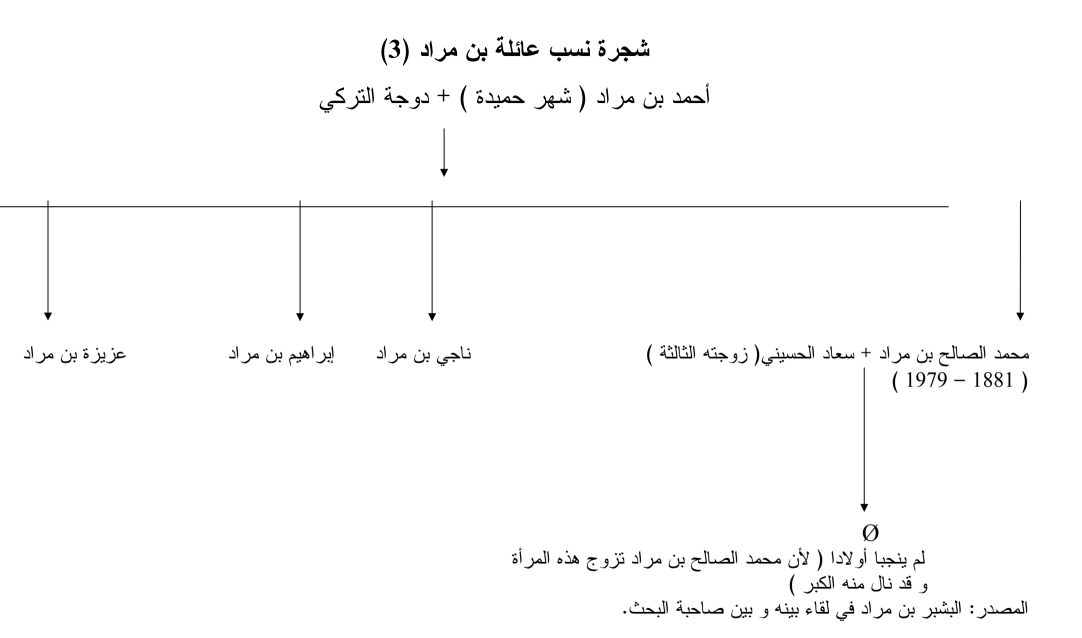


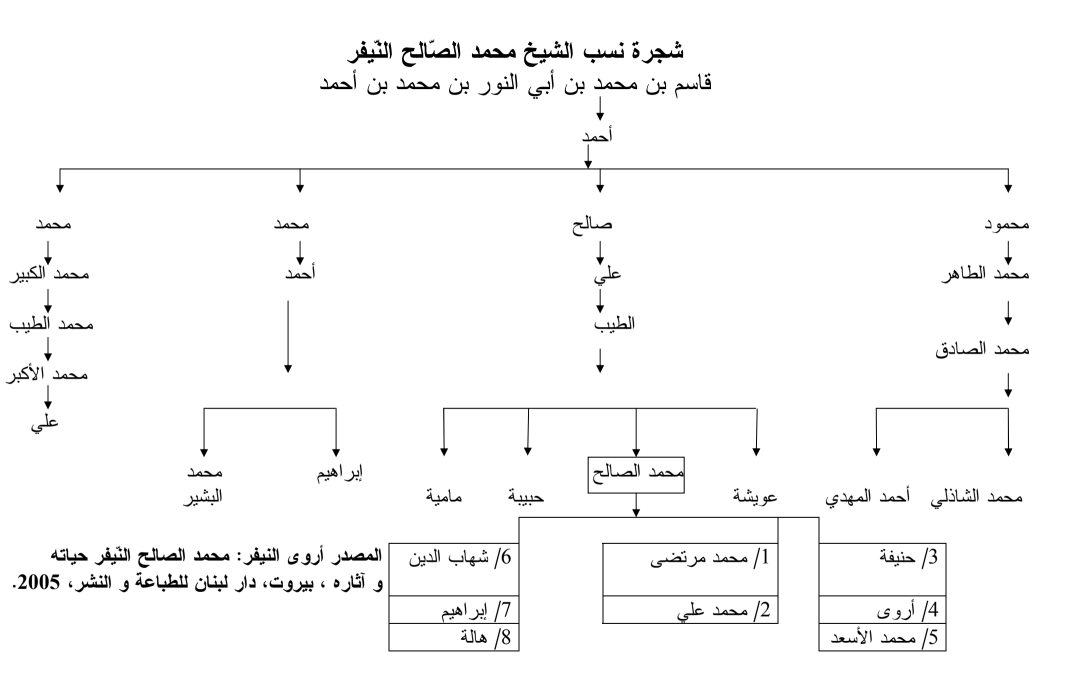
## شجرة نسب عائلة بن مراد (1)



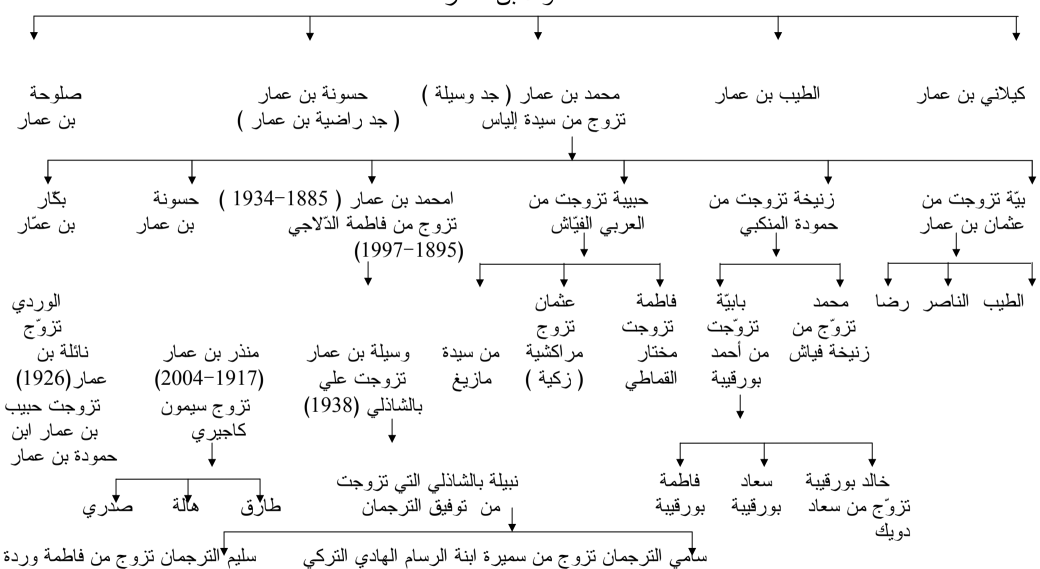
#### شجرة نسب عائلة بن مراد (2) أحمد بن مراد (شهر حميدة) + دوجة التركي (1940 - 1853)محمد الصالح بن مراد + نفيسة بلخوجة ( زوجة ثانية أخت عزيزة بن مراد إبراهيم بن مراد ناجی بن مراد ( 1881 – 1979 ) الزوجة الأولى صلوحة ) . توفیق بن مراد (محامي) الطاهر بن مراد لیلی بن مراد فاطمة بن مراد المنصف أمين بن مراد ( صاحب جريدة رشاد المالملي (جدّه كان أول بنت بوذراع عبد الحميد خماخم بنت فخفاخ أخبار بنت بوحجبة الجمهورية حاليّا) سفير من تونس إلى أمريكا نزو ّج في القرن 19 ). بنت الفاندري

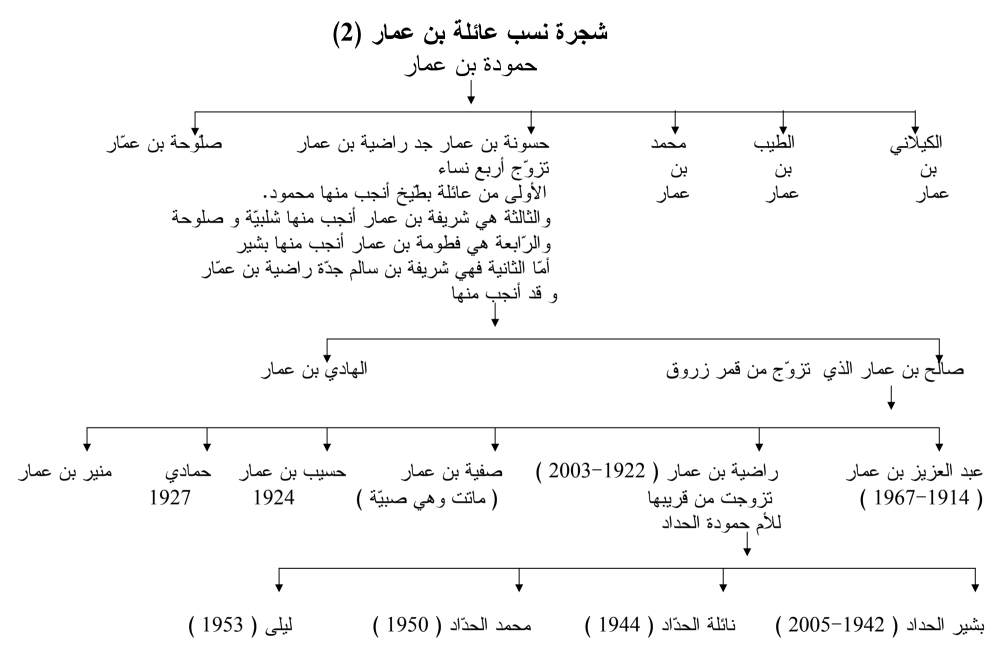
(صفاقسيّة)

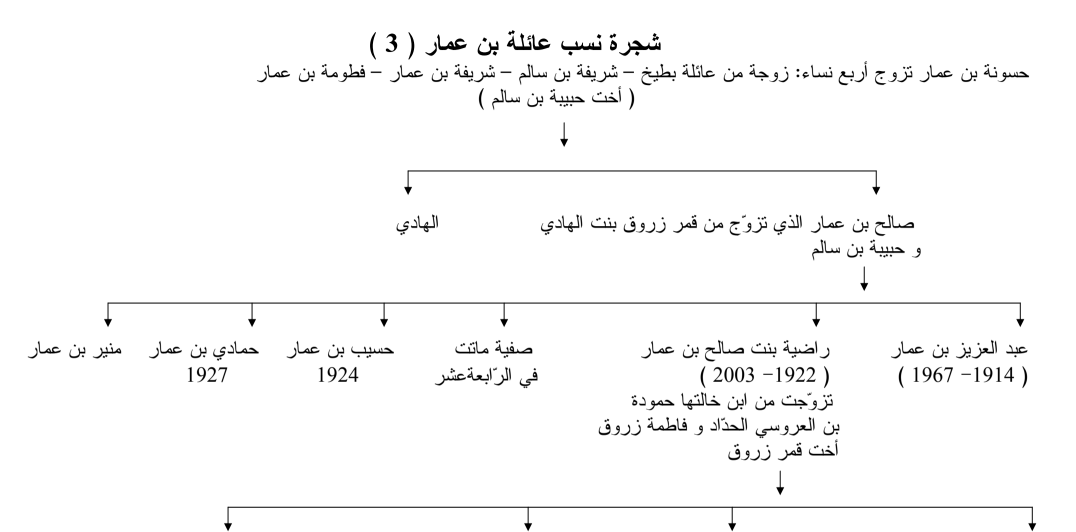




# شجرة نسب عائلة بن عمّار (1) حمودة بن عمار







1) المصدر: نائلة بن عمار في حديث دار بينها و بين صاحبة البحث بتاريخ أوت 2007 بمقرّ بيت والدها في قرطاج.

نائلة الحدّاد

(ولدت 1944)

بشير الحدّاد

(2005 - 1942)

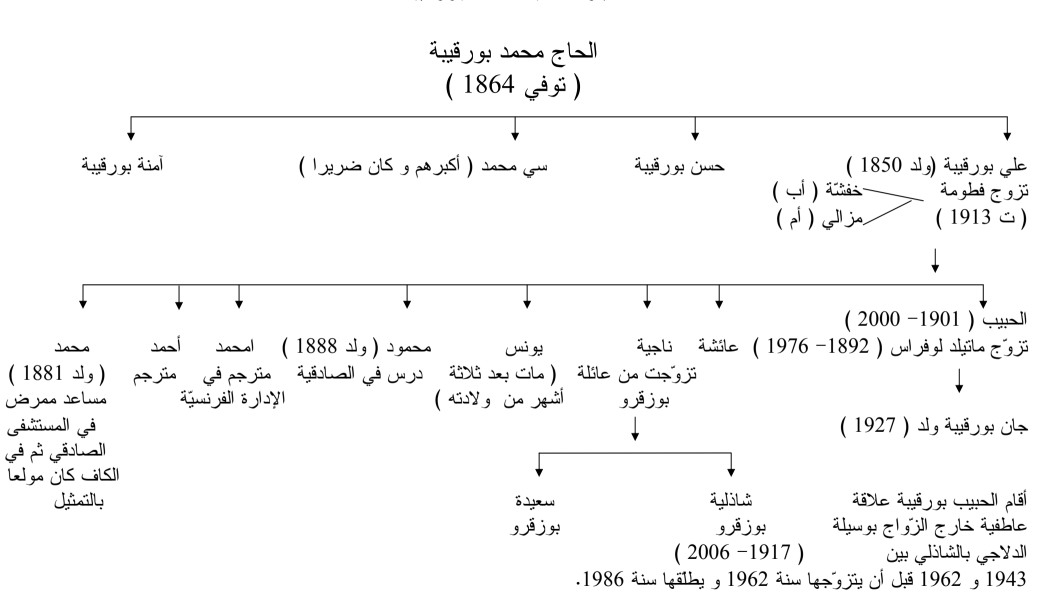
محمد الحدّاد

(ولد 1950)

لیلی

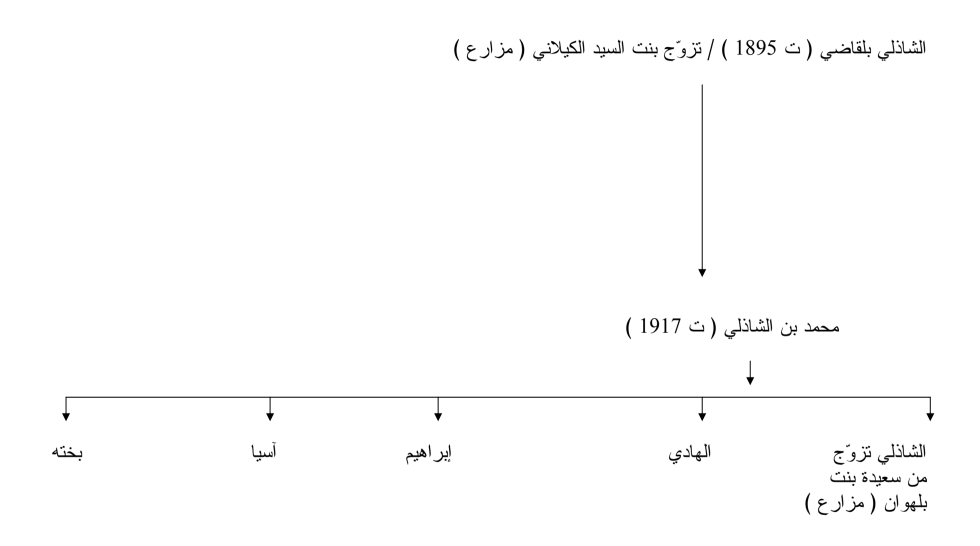
( ولدت 1952 )

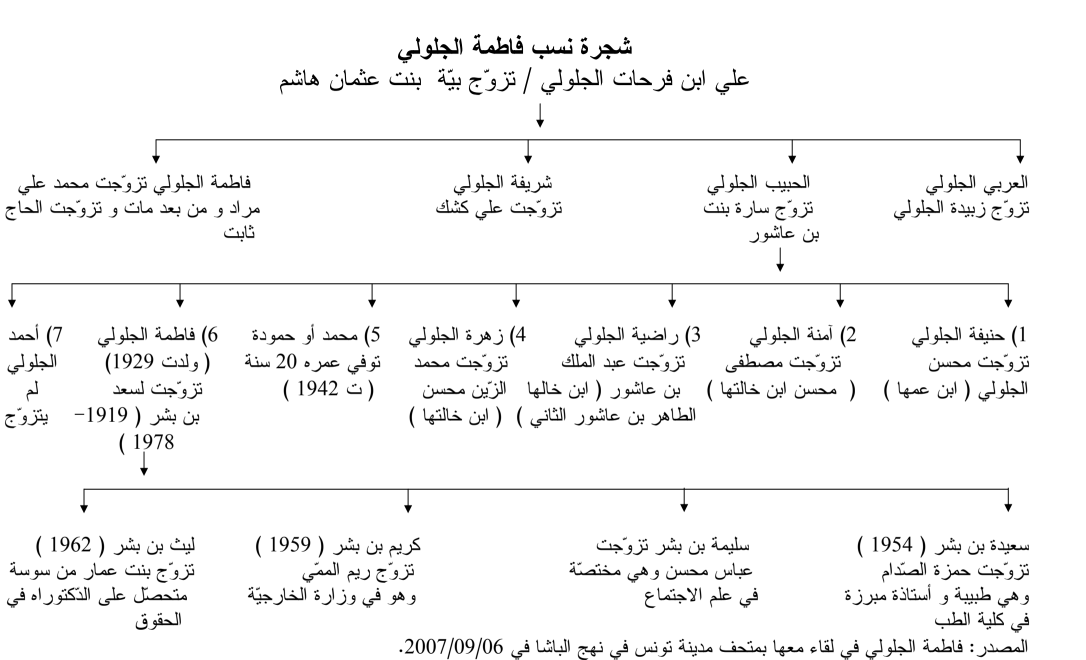
### شجرة نسب عائلة بورقيبة





## شجرة نسب الشاذلي بلقاضي





# هائمة المصادر و المراجع

## قائمة المصادر و المراجع (1)

- المصادر بالعربية مرتبة ترتيبا ألفبائيا:
- إدريس (الرّشيد): في طريق الجمهوريّة، بيروت، دار الغرب الإسلامي، 2001.
- بن مراد (بشيرة): تعاون المرأة و الرجل، مجلة شمس الإسلام، تونس، مط النهضة، مجلد 1، ج1، 1937.
  - : خواص الرّجل و المرأة، مجلة المسرح، تونس، ع1، 1937.
- : المرأة و تربية الأطفال، جريدة الحريّة، ع25، 26 سبتمبر 1948.
- : حياة المرأة منزليّة و يجب أن تتعلّم تعلّما دينيّا قوميّا، مجلّة شمس الإسلام، تونس، مط النّهضة، مجلّد1، ج2، 1937.
  - : حول مشاكلنا الاجتماعية، جريدة الحرية، 16 أفريل 1950.
    - : تونس الفتاة و فتاة تونس 1 أفريل 1938.
- بن مراد (محمد الصالح): الحداد على امرأة الحدّاد أو ردّ الخطإ و الكفر و البدع التي حواها كتاب امرأتنا في الشّريعة و المجتمع، تونس، المط الرّسميّة، 1931.
  - تريكي (سعاد الـ ): المرأة بين القانون و الواقع، الطّريق الجديد، 20مارس 1982.
- جلولي ( فاطمة الـ ): حوار أجريناه معها يوم 2007/04/13 في فندق الهناء في تونس العاصمة.

: نشريّة اتّحاد الفتيات التّونسيّات عدد 4، مارس- أفريل 1945.

- حدّاد ( الطاهر الـ ): امرأتنا في الشّريعة و المجتمع، تونس، الدّار التّونسيّة للنّشر، ط3، 1977.

<sup>(1)</sup> في ما يتعلق بابن حافظنا على هذه الصيغة عندما يتعلق الأمر بالقدامى مثل ابن رشد و ابن خلدون و لكنّنا ربّبنا الألقاب الحديثة مثلما تنطق في تونس مثل بلخوجة عوضا عن ابن الخوجة و بلاّغة عوضا عن بنت الآغة و بن سليمان عوضا عن ابن سليمان.

- غول (لطيفة الـ): التعددية و مصير الديمقراطية، الطريق الجديد، 21 جويلية 1984. : أفكار خطيرة تجب مقاومتها، الطريق الجديد، 30 أكتوبر 1982.
  - نيفر (أروى الـ): حوار أجريناه معها في 23 جوان 2007 في المعهد الخاص بيت الحكمة الذي تديره في المنزه الخامس.

#### المصدر الوحيد بالفرنسيّة:

-Haddad (Radhia): Parole de Femme, Tunis, Edition Elyssa, 1995. المراجع بالعربيّة مرتبة ترتيبا ألفبائيّا:

- بن عيسى ( الطيب): تحرير المرأة أو شهيرات النساء الرّاقيات قديما و حديثا، تونس، مط الجمهوريّة، 1963.
  - بوذينة (محمد): الموسوعة الموسيقيّة، تونس، دار سيراس للنّشر، 1991. : مراثي المشاهير، الحمّامات، منشورات محمد بوذينة، 1994.
- تيمومي ( الهادي الـ ): مفهوم التّاريخ و تاريخ المفهوم في العالم الغربي من النّهضة المومي ( الهادي الـ )؛ مفهوم التّاريخ و تاريخ المفهوم في العالم الغربي من النّهضة الله العولمة، صفاقس، دار محمد على الحامى للنّشر، 2003.
- : النّشاط الصّهيوني بتونس 1897- 1948، صفاقس، دار محمد على للنّشر، ط2، 2001.
- جوليان (شارل أندريه): إفريقيا الشماليّة تسير. القوميّات الإسلاميّة و السيّادة الفرنسيّة تسير. ترجمة المنجي سليم و الطيّب المهيري و الصيّادق المقدّم و فتحي زهير و الحبيب الشطّي و مراجعة فريد السوّداني، تونس/ الجزائر، الدّار الدّونسيّة للنّشر الشرّكة الوطنيّة للنّشر و التّوزيع، 1976.
  - حسني (عفيفة الـ): من بذور الحداثة في رباعيّات الخيّام ( 1048- 1132 )، إشراف الأستاذ محمد النّاصر النّفزاوي، تونس، كليّة ع. إ. إ، 2007 ( غ. م ).

- حنفي ( عبد المنعم الـ ): الموسوعة الفلسفيّة، تونس، دار المعارف للطّباعة و النّشر، 1992.
- دو القايد (سيدة الـ ): منارا ت الفجر، تونسيّات على درب النّضال ( 1900- 1956 )، صفاقس، مطبعة النّسفير الفنّي، 2006.
- : منارات على أرض قرطاج، بشيرة بن مراد و نساء رائدات ( 1900- 1956 )، صفاقس، مطبعة التسفير الفتي، 2006.
- رياحي (محسن الـ): الفكرة المغربيّة، نشأتها و تطوّرها ( 1926- 1962 )، رسالـة ماجستير في الحضارة المعاصـرة، إشراف الأستاذ محمد النّاصر النّفز اوي، منّوبة، كلّية الآداب، 2003- 2004 (غ.م).
- شريف ( الهادي الـ ): ما يجب أن تعرف عن تاريخ تونس من عصور ما قبل التّاريخ إلى الاستقلال، تعريب محمد الشاوش، محمد عجينة، تونس، دار سيراس للنّشر، 1980.
- شمّام (محمود) : بشيرة بن مراد زعيمة النّهضة النّسائيّة بتونس، تونس، المطبعة الثقافيّة، 2001.
- : حوار دار بينه و بين صاحبة البحث في 8 ديسمبر 2006 على السّاعة الثانية عشرة من منتصف النّهار في مقرّ بيته الكائن برادس (صاحبة البحث).
  - ضيف الله (محمد): معالم الحركة النسائية في تونس (1936-1956) مساهمة في التأريخ للحياة الجمعيّاتيّة، مجلّة روافد، مجلّة المعهد الأعلى لتاريخ الحركة الوطنيّة، ج1، ع1، تونس، جامعة تونس الأولى، 1995.
    - طرابيشي ( جورج ): معجم الفلاسفة، بيروت، دار الطليعة، 1997.
  - عامل (مهدي) : أزمة الحضارة العربية أم أزمة البرجوازيّات العربيّة ؟ بيروت، دار

#### الفارابي، ط6، 1974.

- عبيدي (ليليا الـ): جذور الحركة النسائية بتونس، تونس، دار النشر التونسيّة، ط2، 1990.
- عزيّز (عبد الكريم): نضال شعب أبيّ (تونس 1881- 1956)، تونس، مركز النّشر الجامعي، 2001.
- عظم (صادق جلال الـ): ثلاث محاورات فلسفيّة دفاعا عن الماديّة و التّاريخ، بيروت، دار الفكر الجديد، 1990.
  - غزالي (أبو حامد الـ): تهافت الفلاسفة، القاهرة، ط7، 1987.
  - قرين (أرنولد هنري): العلماء التونسيّون ترجمة حفناوي عمايريّة وأسماء معلّى، تونس و قرطاج، دار سحنون للنّشر و التّوزيع والمجمع التّونسي للعلوم و الآداب و الفنون، 1995.
- قزدغلي (الحبيب الـ): تطور الحركة الشيوعية بتونس (1919-1943)، منوبة، كلية الأداب، 1992.
- قزدغلي (الحبيب الـ) و دلندة الأرقش و حسناء التواتي و جميلة بينوس و ألفة يوسف: نساء و ذاكرة تونسيّات في الحياة العامّة (1920 1960)، تونس، ميديا كوم، 1993.
- كرّو (أبو القاسم محمد): حصاد العمر، المجدد2، تونس، دار المغرب العربي، 1998.
- لالاند (أندريه) : موسوعة لالاند الفلسفيّة، بيروت باريس، منشورات عويدات، ج3، 1996.
- مصباح (لطيفة) : النّضال النّسائي بالبـــلاد النّونسيّــة ( 1945- 1956)، شهادة در اسات معمقة أشرف عليهـــا الكرّاي القسنطيني، سوسة، كلّية عرابا. 2003.
- مطوي (محمد العروسي الـ): السلطنة الحفصية تاريخها السياسي و دورها في المغرب

الإسلامي، بيروت، دار الغرب الإسلامي، 1986.

- مؤدّب ( جليلة الــ ): ثلاثة رموز فكريّة سياسيّة مغربيّـة الحبيب ثامر ( ت 1949 )، علي الحمّامي ( ت 1949 ) و محمد أحمد بن عبود ( ت 1949 )، شهادة الماجستير في الحضارة المعاصرة إشراف الأستاذ محمد النّاصر النّفزاوي، تونس، كليّة العلوم الإنسانيّة و الاجتماعية، 2006 ( غ. م ). : رسالة دكتوراه فكرة الثقدّم عند المفكّرين السيّاسيّين المغاربة من احتلال الجزائر ( 1830 ) إلى استقلالها ( 1962 ) بإشراف الأستاذ محمد شقرون. وهي بصدد الإنجاز.
  - نفزاوي (محمد النّاصر الـ): التيّارات الفكريّة السّياسيّة فـي السّلطنة العثمانيّة 1839- نفزاوي (محمد النّاصر الـ): التيّارات الفكريّة السّياسيّة فـي 1918، تونس / صفاقس، كلّية ع.إ.إ / دار محمد علي للنشر، 2000.
- : الدولة و المجتمع من محنة ابن رشد إلى خصومة محمد عبده فرح أنطون، تونس، مركز التشر الجامعي، 2000. دروس تكميليّة الحضارة المعاصرة ( التّفكيــر السيّاســي و الاجتماعي في بلاد المغرب من حملة لويس دي بورمون ( Louis de Bourmont ) علـــى الجزائر 1830 إلـــى اليوم)، تونس، كلية ع.ا.ا 2006 2006.
  - نيفر (أروى الـ) : محمد الصالح النيفر حياته و آثاره، بيروت، دار لبنان للطّباعة و النّشر، 2005.

### المراجع بالفرنسية مرتبة ترتيبا أبجديا:

- -Abdessalem (Ahmed): Sadiki et les Sadikiens, Tunis, Cérès production, 1975.
- Azzouz (Azzeddine): L'histoire ne pardonne pas, Tunis Paris, Dar Ashraf Ed. L' Harmattan, 1988.
- Bakalti (Souad) : La femme Tunisienne au temps de la Colonisation (1881-1956), Paris, L'Harmattan, 1996.
- Ben Achour ( Mohamed El Aziz ) : Catégories de la société Tunisoise dans la deuxième moitié du XIX <sup>e</sup> s,

  Tunis, Institut national d'archéologie et d'art, 1889.
- Ben Salem (Mhamed): L'antichambre de l'indépendance 1947-1957, Tunis, Cérès production, 1988.
- Ben Sliman (Sliman): Souvenirs politiques, Tunis, Crès production, 1989.
- Bessis (Sophie) et S. Belhassen : Bourguiba 1 A la conquête d'un destin 1901- 1957, Paris, J. Afrique livre, 1988.
  - : Bourguiba 2 Un long règne (1957-1989), Paris, J. Afrique livre, 1988.

- Darrage (Hafidha) : Plus d'inégalités basées sur la haine des races, Union de femme de Tunisie, Juin- Juillet n° 4, 1945.

- Devaille (Jules) : Essai sur l'histoire de l'idée de Progrès jusqu'à

La fin du XVIII<sup>e</sup> siècle, Paris Felix Alcan, T<sub>1</sub>,

1910.

- Ghorbal (Samy) : Que reste- t-il des grandes familles, Jeune Afrique N° 2423 du 17 au 23 Juin 2007.

- Marzouki (Ilhem ) : Le Mouvement Des Femmes en Tunisie au XX<sup>e</sup> siècle , Tunis, Cérès production, 1993.

- Toumi (Mohsen) : De Bourguiba à Ben Ali, Paris, Presses Universitaire de France, 1989.



## فهرس الأعلام مرتبة ترتيبا ألفبائيا

$$-147 - 135 - 123$$
 : ( أحمد ) بن صالح ( أحمد )

```
- بن موسى (بخته) : 42.
```

$$-101$$
  $-100$   $-99$   $-98$   $-97$   $-79$   $-78$   $-30$   $-12$   $-10$   $-8: ( فاطمة الله) و جلولي ($ 

- طبّال ( خدیجة الــ ): 116 136.
  - عاشور (الحبيب): 160.
    - عامل (مهدي): 18.
  - عبد الغني ( الهادي ): 51.
  - عبد النّاصر (جمال): 124.
- عبد الوهاب (حسن حسني): 66.
  - عبد الوهاب (ليلي): 150.
    - عبده ( محمد ): 20.
    - عبيدي (ليليا الـ): 6.
    - عزيزة (عثمانة): 128.
      - عدّة ( جورج ): 79.
- عدّة ( قلاديس ): 66- 79- 107- 129.
  - عربي الـ : 94.
- عزوز ( عزالدّين ): 66– 73 –75 –76 134
  - عنّابي ( امحمد علي الـ ): 95.
    - عويتي (علالة الـ): 133.
    - عيّاري ( الشاذلي الـ ): 93.
      - غربال (سامي): 160.
- − غز"الي (أبو حامد الـ): 17- 82- 83- 101.
- - فارح ( الهادي ): 90.
  - مندیس- فرانس (بییر): 115.
    - فرحات (صالح): 66.
    - فرحات (صفيّة ): 144.

- فرحات ( عبد الله ): 13.
- فكتوريا (جلالة ملكة بريطانيا): 98.
- فواتا محمد النّافع (أوجيني): 79-87.
- فيّاش ( شريفة الـ ): 116- 136- 134.
  - قرمادي (صالح الـ): 146.
  - − قروي ( المنجى ): 51 54.
  - قرين (أرنولد هنري): 32.
  - قزدغلى ( الحبيب الـ ) و أخريات: 6.
  - قزدغلي / حمروني (اليلى الـ): 149.
    - قليبي ( محى الدّين الــ ): 66.
      - قومي (محمد الـ): 119.
      - − قيقة ( البحري ): 94− 95.
        - قيون ( أرمان ): 53.
          - كاميليري : 105.
        - كاي ( هنري ): 110.
      - كعّاك (عبد الرحمان): 57.
        - كعبي (أحمد الـ): 148.
    - كعبي ( خميس الـ ): 103- 104.
    - كونت ( أو غست ): 22- 25- 26
      - لوزون (روبير): 83- 97.
        - لينين ( فلاديمير ): 92.
- ماركس (كارل): 27- 85 -85 -97 -97 -101.
  - مازيغ (فاطمة): 97.
  - ماطري (محمود الـ): 93.

- نويرة ( محمد الهادي ): 70- 111- 146- 151- 154.
  - نيفر (أروى الـ ): 57- 123- 160.
    - نيفر (سعفيّة بنت الصادق ): 117.
- -125 121 121 121 123 121 123 121 125 125 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 126 1
  - هيجل ( فريدريش ): 21- 22- 25.
    - هيزيود (الشّاعر اليوناني): 17.
    - ورنتاني ( الشيخ الـ ): 61- 62.



#### فهرس الموضوعات

الإهداء: ص 3.

تصدير : ص 4.

المقدمة:

المدخل:

القسم الأول: ثلاث نساء و ثلاثة تيّارات فكريّة سياسيّة : صص 30- 107.

الفصل الأوّل: بشيرة بن مراد أو الحنين إلى « فردوس نسائي مفقود »: صص 31- 58.

الفصل الثاني: راضية بنت صالح بن عمار ( 1922- 2003 ) : صص 59- 77. أو المثقفة الوسطيّة

الفصل الثالث: فاطمة الجلولي أو غربة النظريّة التاريخيّة الماديّة : صص 78- 107. في تربة محروثة " غزّاليّا ".

القسم الثاني: المرأة التونسيّـة مـن عهـد جان دي هوتكلـوك إلـي : صص 108- 157. سنة 1987.

الفصل الأول: المثقفات التونسيّات سنوات الجمر: صص 109- 130. (1952- 1952) .

الفصل الثاني: المثقفات التونسيّات سنوات "تجفيف ينابيع": صص 131- 157. التيّارين الأصولي و التّاريخي المادي ( 1956- 1987 ). الخاتمة: عص 158- 161.

الملاحق: عنص 162 - 173.

قائمة المصادر و المراجع : صص 174- 181.

فهرس الأعلام : صص 182- 194.

فهرس الموضوعات : صص 195- 196.